
* Doctora en Ciencias Políticas y Sociales, con orientación en sociología, UNAM. 
Adscrita al Departamento de Relaciones Sociales, Universidad Autónoma Metropolitana, 
Unidad Xochimilco. Miembro del Sistema Nacional de Investigadores (Nivel I).

La obra de Sara Ahmed (Sanford, Inglaterra, 1969) se ha convertido 
en un referente ineludible en la teoría queer, en la feminista y en el deno-
minado giro afectivo. Siguiendo una concepción relacional y procesal, esta 
filósofa sostiene cómo no sólo no existe una relación antagónica entre el 
pensar y el sentir, sino también plantea la imbricación entre las emociones y 
la sensorialidad, además de subrayar cómo el sentir es una práctica cultural 
donde los afectos son producto del contacto que las personas mantenemos 
con diversos objetos –animales, cosas, individuos– (Ahmed, 2015). Esta 
perspectiva dinámica acerca de la experiencia emocional trasmina su libro 
Vivir una vida feminista (Ahmed, 2021), texto en el que evidencia de qué 
manera el feminismo, como postura ético-política y como pensamiento, es 
una experiencia incorporada. Desde la introducción, Ahmed afirma que el 
feminismo es ante todo praxis, un trabajo intelectual y emocional cuya pro-
ducción teórica cobra una mayor potencia en la medida en que se acerca a la 
piel. Es así como a lo largo del libro, esta autora discurre desde su posición 
como mujer racializada, feminista y lesbiana.

El libro está dividido en nueve capítulos. En el primero, esta filósofa 
puntualiza que el feminismo inicia con una sensación, la cual es el modo en 
que el cuerpo entra en contacto con el mundo, es decir, es una impresión. El 
peso de lo emocional y lo sensorial en la dinámica de la movilización colec-
tiva –perspectiva que ha cobrado un gran impulso en los últimos años den-
tro de la sociología y en disciplinas cercanas– se condensa en las siguien-
tes palabras: “si la sensación es lo que nos conduce al feminismo, hacerse 

El feminismo como 
experiencia encarnada:   
Sara Ahmed 
Vivir una vida feminista 

Edith Kuri Pineda *



337336

47

feminista es causar una sensación” (86), aserción acorde con lo desarro-
llado en La política cultural de las emociones (2015), donde sostiene que la 
clave no reside en preguntar qué son las emociones, sino qué hacen, con lo 
cual destaca el carácter performativo del sentir. 

En el segundo capítulo se aborda la relevancia que tiene el poder y las 
normas sociales en la configuración de la subjetividad. Según Ahmed, el 
poder funciona como un modo de direccionalidad, como un referente de 
orientación para los cuerpos; en tanto que las reglas son modos de vida que 
posibilitan la conexión entre los agentes sociales. En este terreno, Ahmed 
resalta de qué forma la felicidad constituye una herramienta medular para 
materializar lo que denomina el fatalismo de género. El cuestionamiento 
a las reglas del sentir (Hochschild, 2013) y a la felicidad por parte de las 
feministas ha implicado que socialmente se les vea como “aguafiestas” (el 
término en inglés es killjoy, “mata alegría”, mucho más evocador que su 
acepción en español), como mujeres amargadas que estropean desde reu-
niones familiares, hasta dinámicas institucionales.

El tercer capítulo es uno de los más sugerentes del libro, en él esta pen-
sadora de origen paquistaní alude a un cuento de los hermanos Grimm, en el 
que se narra la vida de una niña desobediente cuya tenacidad en desobedecer 
reglas y desafiar al poder familiar la conduce a la enfermedad y a la muerte, 
terquedad que persiste en el momento mismo de ser enterrada cuando uno 
de sus brazos sale del féretro levantando un puño. Ahmed recurre a la me-
táfora del brazo para establecer cómo este no sólo es un símbolo del trabajo 
explotado, sino también un significante de la rebeldía y la esperanza. Esta 
imagen le sirve para hablar de la voluntariedad como un rasgo despectivo 
socialmente atribuido a aquellas mujeres que se empeñan en cuestionar y 
romper los mandatos de género.  Para esta pensadora “la voluntariedad es la 
persistencia ante el abatimiento” (161), de ahí que sostenga que la denuncia 
de estructuras y prácticas racistas y sexistas son expresiones de voluntarie-
dad que gatillan incomodidad en los demás. 

Los acápites cuatro y cinco representan una parte cardinal del libro en 
virtud de que en ellos Ahmed desarrolla la noción de trabajo de la diversidad. 
Con este término Ahmed se refiere a dos procesos interrelacionados: por una 
parte, aquel trabajo realizado al interior de instituciones para cambiar prác-
ticas violentas de corte racista y sexista; y por otra, cuando no se termina de 
habitar las normas sociales y culturales patriarcales, racistas y heteronorma-
tivas. El capítulo cuatro versa sobre la primera acepción y se fundamenta en 
la investigación empírica elaborada por la autora donde entrevistó a diversos 

funcionarios universitarios en Inglaterra, encargados de prevenir y sancionar 
el acoso sexual y otras conductas discriminatorias. Ahmed reflexiona también 
sobre su propia experiencia como funcionaria –cabe recordar que laboró en 
Goldsmiths, en la Universidad de Londres, como académica y responsable 
de prevenir y desterrar la violencia sexual y cuyas dificultades institucio-
nales la condujeron a dimitir– y subraya la enorme brecha que hay entre el 
discurso de las instituciones educativas de combatir la violencia hacia mu-
jeres y los hechos. Es así como esta filósofa habla de la no-performatividad: 
“cuando nombrar algo no hace que ese algo tenga efecto (o en palabras más 
fuertes) cuando se nombra algo justamente para que no tenga efecto” (197). 
Esta mirada desesperanzada, no obstante, no representa para Ahmed re-
nunciar al trabajo de diversidad, de ahí que destaque cómo este representa 
una labor voluntariosa que despliegan aguafiestas institucionales.

En el quinto capítulo, reflexiona sobre la divergencia racial, la sexo-ge-
nérica y el caso de las mujeres feministas, así como acerca de las normas 
culturalmente erigidas y la manera en que estas labran los cuerpos que 
las habitan. De acuerdo con Ahmed, el distanciarse de las reglas, aunque 
sea parcialmente, supone un proceso de alienación, de no pertenencia a los 
lugares en los que se vive; implica pues, ser arrojado. En contraste, acatar 
las normas puede encerrar un sentimiento de confort, situación advertible 
en el acatamiento de la heteronormatividad. La presencia de cuerpos no 
deseables –personas trans, cuerpos racializados, mujeres feministas– en 
ámbitos sociales sellados por la blanquitud y lo heteropatriarcal suele ge-
nerar un sentimiento de incomodidad no sólo en el que es divergente, sino 
también en los demás, de manera tal que los primeros se convierten en 
invasores espaciales (Puwar, 2004).

En el acápite sexto, Ahmed escribe sobre los muros institucionales que 
son experimentados como barreras físicas, materiales, que obstruyen la lu-
cha en contra de la desigualdad y con ello plantea la materialidad del poder 
y la opresión. Desde una lectura materialista del devenir histórico y políti-
co, Ahmed cuestiona aquellas interpretaciones provenientes del marxismo 
ortodoxo que descalifican la acción colectiva feminista –y por la diversidad 
sexo-genérica– al considerarlas como no materiales y afirma: “la raza puede 
parecer inmaterial o menos material para quien es blanco; el género puede 
parecer inmaterial o menos material para quien es heterosexual (…),  la cla-
se puede parecer inmaterial o menos material para quien goza del privilegio 
de clase” (265), de modo tal que enmarca la necesidad de reconocer el ca-
rácter interseccional de la opresión.



339338

47

La fragilidad es el tópico que aborda Ahmed en el capítulo siete. Para 
ella, esta condición atraviesa a las relaciones sociales, las cosas, los objetos, 
los cuerpos y los refugios. Pese a lo anterior, esta pensadora sostiene, en el 
acápite siguiente, cómo la fragilidad puede ser una pedagogía feminista, un 
referente de experiencia que aglutine a los cuerpos través de la lucha política.

En el último capítulo, la autora retrata vivencialmente el viejo adagio 
feminista de cómo lo personal es político y lo político es personal al re-
flexionar acerca del feminismo lesbiano. Para ella, vivir como lesbiana es 
vivir una vida feminista y en este punto, enmarca cómo el feminismo es una 
“teoría vivida” y por tanto es una expresión que no escinde a la política de la 
vida. De forma vehemente, Ahmed argumenta cómo el feminismo lesbiano es 
un instrumento capaz de evidenciar cómo el sexismo se vuelve aún más cla-
ro cuando las mujeres no entran en los mandatos de la heteronormatividad. 
Para la lógica heteropatriarcal, arguye, las prácticas lesbofóbicas comien-
zan con una decepción: al no ser deseadas por los hombres, las lesbianas se 
conforman con entablar vínculos afectivos con mujeres. La descalificación 
axiológica de no ser heterosexual, por ende, representa para muchas les-
bianas carecer de redes de apoyo, de protección –familia, acceso a sistemas 
de salud y de cuidado–, de manera tal que resulta vital la construcción al-
ternativa de sistemas de apoyo queer marcados, se puede deducir, por una 
disposición voluntariosa y una actitud de aguafiestas.

En la parte final del libro, Sara Ahmed se da a la tarea de exponer el kit 
de la feminista aguafiestas y desarrolla la noción de supervivencia, la cual 
no es el simple acto de permanecer vivo, sino un trabajo colectivo de con-
servar la esperanza sobre la transformación política, social y económica. La 
sobrevivencia es una construcción social condicionada por la precariedad, 
la violencia y la injusticia, se erige a partir de la necesidad de contar con 
derechos laborales y sociales para todos. Siguiendo a autoras seminales 
como Audre Lorde y Judith Butler, Ahmed habla de la vulnerabilidad y del 
autocuidado, aseverando que la protesta feminista puede ser vista como una 
modalidad de autocuidado.

Recuperando de nueva cuenta la figura de la feminista aguafiestas, Ah-
med menciona cómo la felicidad es un sentimiento que ha fungido como un 
mecanismo que legitima el orden sexista y cómo esta emoción ha sido cul-
turalmente vinculada con la vida. En consecuencia, la feminista aguafiestas 
ha sido significada como alguien que se opone a la vida. No obstante, para 
Ahmed la killjoy no es una expresión resignada o atada a la inacción, la 
esperanza nutre su disposición para la organización colectiva. Acorde con 

su postura interseccional, esta pensadora amplía el horizonte político, axio-
lógico y afectivo de la aguafiestas:

En el ámbito de la educación superior esto significa que necesitamos poner en 

práctica nuestra solidaridad con los grupos estudiantiles que están luchando 

por el derecho a la educación, con los adjuntos y demás docentes que no tienen 

trabajos fijos en la universidad (…) con los empleados que hacen el trabajo de 

mantenimiento del edificio (…) la voluntariedad y la aguafiestas se relacionan 

también con las políticas laborales: los brazos importan (…) la voluntariedad es 

hacer huelga (461).

De esta manera, Vivir una vida feminista constituye una obra en la que 
se condensa la dimensión política de las emociones y la emocionalidad de la 
acción política. Es un ejercicio reflexivo sobre cómo se engarza una dispo-
sición voluntariosa con el trabajo de diversidad a partir de la experiencia de 
la fragilidad, del quiebre ante el sufrimiento ocasionado por la dominación, 
la desigualdad y la injusticia. Es, en suma, una expresión de cómo la lucha 
política feminista es una experiencia encarnada.

Ahmed, Sara (2021).  
Vivir una vida feminista. 
Buenos Aires: Caja Negra.

Referencias
Ahmed, S. (2015) La política cultural de las emociones. México: UNAM.

Hochschild, A. (2013) La mercantilización de la vida feminista. Apuntes de la casa y el tra-
bajo. Buenos Aires: Katz.

Puwar, N. (2004) Space invaders. Race, gender and bodies out of place. Nueva York: Berg 
Publishers.


