
* Sociólogo, Universidad Autónoma de Chiapas. Maestro y Doctor en Antropología, 
UNAM. Profesor, Departamento de Relaciones Sociales, Universidad Autónoma 
Metropolitana, Unidad Xochimilco. Actualmente en estancia posdoctoral en el Colegio 
de México. Algunas de sus líneas de investigación: epistemología histórica de la 
modernidad, cultura y religiosidades coloniales y contemporáneas.

Los estudios sobre religión  
en México: objetos, métodos  
y conceptos en la literatura  
académica (2000-2024)

Alejandro Rodríguez López*

Based on the description and analysis of bibliographical explorations 
in a global digital resource (Web of Science) and in the collection of four 
specialized journals published in Mexico (Acta Sociológica, Estudios 
Sociológicos, Alteridades and Anales de Antropología), the objective 
of the article is to present a critical balance of the themes, theories 
and methodologies used in studies on religion. The search focuses 
on publications dedicated exclusively to cases about Mexico and the 
selection criteria were guided by the notion of “historicity and reflexivity 
of the theoretical field”, which implies problematizing the historical-
social assumptions contained in the interpretative resources and the 
research objects they produce in a field of study. The results demonstrate 
three complementary aspects: thematic diversification within the classic 
problems; mixed methodological designs; and disciplinary conceptual 
innovation without problematizing the assumptions shared by the entire 
field of specialization.

Keywords: shared natural resources, forest management, forestry policy.

A partir de la descripción y análisis de exploraciones bibliográficas 
en un recurso digital global (Web of Science) y en el acervo de cuatro 
revistas especializadas publicadas en México (Acta Sociológica, Estudios 
Sociológicos, Alteridades y Anales de Antropología), el objetivo del artículo 
es presentar un balance crítico de las temáticas, teorías y metodologías 
empleadas en los estudios sobre religión. La búsqueda se concentra 
en publicaciones dedicadas exclusivamente a casos sobre México y 
los criterios de selección fueron guiados por la noción “historicidad y 
reflexividad del campo teórico”, la cual implica problematizar los supuestos 
históricos-sociales contenidos en los recursos interpretativos y los objetos 
de investigación que producen en un campo de estudios. Los resultados 
demuestran tres aspectos complementarios: diversificación temática dentro 
de los problemas clásicos; diseños metodológicos mixtos e innovación 
conceptual disciplinaria sin problematizar los supuestos compartidos  
por todo el campo de especialización.

Palabras clave: religión, secularización, etnicidad, identidades, 
subjetividades.



197196

47

sociales y políticos que el investigador hace entre un número finito de posibi-
lidades contenidas en el mismo campo de conocimiento.

Con esto en mente, la búsqueda bibliográfica en la Web of Science incluyó 
las siguientes bases de datos: Social Sciences Citation Index, Arts & Huma-
nities Citation Index y Book Citation Index-Social Sciences & Humanities.3 
Las palabras clave fueron “religión”, “popular religion”, “church”, “catholi-
cism”, “spirituality”, “lived religion” y “Mexico”. Se diseñó una combinación 
de categorías que garantizara publicaciones internacionales sobre México. 
Este énfasis corresponde a cuestiones de economía de recursos y de preo- 
cupaciones disciplinarias específicas sobre el campo de estudios sobre lo 
religioso. Está por demás señalar la importancia de considerar otras posibi-
lidades en la producción académica para caracterizar el quehacer antropoló-
gico y sociológico sobre religión en México (por ejemplo, quienes investigan 
desde México sobre religiones antiguas, expresiones medievales o, incluso, 
sobre religiosidades latinoamericanas).

Agregar estos trabajos ampliaría la muestra más allá de los límites de 
este texto y, lo más importante, se incluirían otras áreas académicas como la 
historia, la filología o las relaciones internacionales. Con todo, un elemento 
epistemológico inconsciente que se desprende de lo anterior, el cual queda 
pendiente por explorar, es que la literatura que enuncia el “campo de estudios 
sobre lo religioso en México” (véase Suárez, Bárcenas y Delgado, 2019; Mas-
ferrer, 2005) está referido, en mayor medida, para abordajes sociológicos y 
ciertas antropologías de lo religioso. Esta exploración bibliográfica se inserta 
en este registro. A pesar de esto, es importante enunciarlo y comenzar por 
establecer alcances y límites explicativos de un campo sobre lo religioso 
así concebido. Por lo tanto, una vez arrojados los primeros resultados con 

Introducción
Desde las últimas décadas del siglo pasado, el campo de estudios sobre lo 
religioso en México ha experimentado expansión y dinamismo: se han di-
versificado los objetos de investigación y los referentes teórico-metodoló-
gicos (Suárez, Bárcenas y Delgado, 2019). En términos institucionales, este 
proceso ha derivado en el fortalecimiento o creación de espacios de discu-
sión e investigación. Con todo, del conjunto de disciplinas sociales y huma-
nísticas que se interesan cognoscitivamente por lo religioso, este artículo 
explora únicamente las condiciones teórico-metodológicas en la sociología 
y la antropología de las últimas dos décadas. La elección de estos campos de 
conocimiento se fundamenta en el aumento sostenido de la masa crítica que 
imposibilita un tratamiento total de las investigaciones producidas desde 
las disciplinas sociales y humanísticas. Al mismo tiempo, la sociología y la 
antropología de la religión han ganado notoriedad académica en las últimas 
décadas (Suárez, 2018) y la propia colocación disciplinaria de este trabajo 
corresponde justamente al cruce de estos ámbitos de conocimiento (aunque 
con aportaciones de la teoría historiográfica).

Esta indagación bibliográfica hace parte de una inquietud más general 
sobre las condiciones epistémico-políticas de producción del conocimiento 
en ciencias sociales sobre la religión en México (Rodríguez, 2024; 2025). 
En este sentido, considerar el ámbito teórico-metodológico de una muestra 
de publicaciones nacionales e internacionales sobre México implica tan-
to la construcción de un estado del arte, como un ejercicio reflexivo sobre 
los temas, teorías y metodologías más representativos con el fin de explorar 
las condiciones sociales de la “conciencia epistemológica del investigador” 
(Bourdieu, 2024: 33).1 El artículo se fundamenta en los aportes historiográ-
ficos sobre la práctica teórica en la investigación social: una ruta de análisis 
sobre el lugar de lo teórico y los conceptos en la investigación, articulando las 
experiencias de indagación previas, las problemáticas que posibilita y la forma 
en que conduce el conocimiento sobre lo social.2 En la investigación social las 
opciones teóricas son selecciones intencionales en términos cognoscitivos, 

1 Para Bourdieu (2024: 38, énfasis en el original) el verdadero sujeto de la reflexividad es el 
propio campo de producción de conocimiento: “lo que hay que objetivar no es sólo el investi-
gador en su particularidad biográfica […] sino la posición que ocupa en el espacio académico 
y los ‘sesgos’ inscritos en la estructura organizativa de la disciplina, es decir, en toda la his-
toria colectiva de la especialidad”. Siguiendo a este autor, los supuestos de la especialidad 
académica se localizan, significativamente, en las teorías y los problemas de investigación 
que se desprenden de ellos.

2 En términos generales, la renovación teórica de la historiografía radica en el desplazamien-
to de la reflexión filosófica de los fines de la historia hacia la práctica académica (De Certeau, 
1999). Esto abrió paso a teorizar el lugar de lo teórico en el quehacer concreto del historia-
dor. La relación de estos aspectos con un trabajo desde la sociología y la antropología como 
el que aquí se propone, consiste en que estas disciplinas también conocieron un movimiento 
hacia la investigación social como práctica en Bourdieu (2003) y en Fabian (1983). Estos 
autores consideraron lo teórico como un elemento práctico del quehacer científico. Es decir, 
sin obviar la necesidad de sistematicidad y coherencia lógica de lo teórico, buscaron eviden-
ciar cómo los conceptos operan dentro del proceso de investigación para producir realidades 
capaces de ser explicadas.
3 El acceso fue concedido a partir de la licencia de los servicios bibliotecarios de la Universi-
dad Autónoma Metropolitana, Unidad Xochimilco.



199198

47

las palabras clave arriba mencionadas,4 se seleccionaron para las áreas de 
investigación: “Sociology” y “Anthropology”;5 para los tópicos micro: “spi-
rituality”, “anthropology”, “sociology”; “islam”, “modernity/coloniality”, 
“autoethnography”, “public sociology” y “sociology of time”.6 Y para las re-
giones geográficas: “United States”, “England”, “Spain”, “France”, “Mexico”, 
“Belgium”, “Italy”, “Netherland” y “Germany”.7 Finalmente, los límites tem-
porales se establecieron del 2000 al 2024 porque se desea una exploración 
del estado de la cuestión a inicios de este milenio y debido a que, las propias 
reconstrucciones del desarrollo histórico del campo de estudios sobre reli-
gión (Suárez, Bárcenas y Delgado, 2019), colocan la década del 2000 como 
un momento importante en la diversificación de un ámbito académico conso-
lidado. La exploración arrojó 26 registros que contemplan únicamente artí-
culos, capítulos de libros y libros completos de autor único o coordinados (se 
desestimaron reseñas, documentos de trabajo o memorias).8

Debido a que los registros de la Web of Science están en lengua inglesa, 
la literatura que provee está en este idioma, salvo algunas excepciones (por 
ejemplo, Pereira y Morello, 2022; y Juárez, De la Torre y Gutiérrez, 2022). 

Por tal razón, se complementó la muestra con búsquedas en cuatro revistas 
mexicanas de referencia obligada y con prestigio nacional (Abend, 2006), 
dos de orientación sociológica (Acta Sociológica y Estudios Sociológicos) y 
dos de enmarque antropológico (Anales de Antropología y Alteridades).9 Los 
criterios de búsqueda en los repositorios digitales de estas revistas replica-
ron las palabras clave y la temporalidad usadas para la Web of Science. De 
las cuatro revistas, se eliminaron reseñas críticas y publicaciones con refe-
rentes empíricos que no estuvieran en México (por ejemplo, Salgado 2022). 
Se obtuvieron 19 artículos en las revistas antropológicas y 15 en las socio-
lógicas. A pesar de que se priorizaron los trabajos que tuvieran como objeto 
de investigación un fenómeno contemporáneo, la diferencia de artículos 
dedicados a lo religioso en las disciplinas antropológicas con respecto a la 
sociología, radica en la inclusión de análisis que tienen casos en el pasado 
(por ejemplo, Pérez-Taylor, 2009).

Esto no es un asunto menor en la formación del campo de estudios so-
bre lo religioso en México, pues expresa no sólo la diversidad disciplinaria 
sino la complejidad para hacer dialogar temáticas, paradigmas explicativos 
y metodologías. Por ejemplo, la antropología fue institucionalizándose con 
un objeto de investigación que permite proponer explicaciones de larga du-
ración con alcances incluso milenarios. Por otro lado, la formación disci-
plinaria en y sobre México incluye especialidades como la arqueología, la 
lingüística o la antropología física (todas con intereses sobre lo religioso). 
En consecuencia, para efectos de la búsqueda bibliográfica en las revistas 
antropológicas se suprimieron de la muestra los registros adscritos a estos 
campos de conocimientos para privilegiar únicamente a la antropología so-
cial, más asociada al estudio de fenómenos contemporáneos. Sin embargo, no 
se consiguió eliminar completamente los trabajos provenientes de estudios 
comprometidos con la dimensión histórica, aspecto que revela un dato impor-
tante para las (im)posibilidades del diálogo teórico con la sociología de la 

4 A los resultados obtenidos de la primera búsqueda por medio de las palabras clave, se les 
aplicó los filtros que ofrece la plataforma con respecto a los años de publicación, tipos de do-
cumentos, categorías científicas, tópicos micro y regiones geográficas. Es decir, corresponde 
un segundo momento en el diseño de la muestra. Las decisiones en estos rubros están dentro 
de los contornos comentados arriba de lo que se ha instalado como el “campo de estudios 
sobre lo religioso en México”.
5 Se descartaron áreas como “History”, “Psychology”, “Philosophy” o “Religion”. Para con-
tinuar con la enunciación abierta de lo que supone “campo de estudios sobre lo religioso”, 
la exclusión de la última se explica porque en México no existe el área de investigación co-
nocida en la academia angloparlante como “Religious Studies”. Ahí confluyen, entre otros 
campos del saber, las ciencias sociales y la teología. A pesar de que en México hay préstamos 
conceptuales provenientes de los “Religious Studies” (como la “lived religion”), su omisión 
fue considerada para equiparar el tipo de publicaciones producidas en el país en términos 
sociológicos y antropológicos. Estudiar las condiciones históricas que establecieron una 
epistemología en las ciencias sociales mexicanas distanciada de los “Religious Studies” es 
una cuestión de importancia, pero sobrepasa los límites de este texto. Por ahora, únicamente 
se sugiere no considerar esta exclusión como exclusivamente gnoseológica, sino también 
sociopolítica.
6 Se eliminaron categorías como “Theology”, “Caste” y “Geodiversity”.
7 Cada una de ellas tuvo al menos dos incidencias.
8 Estos documentos se descartaron porque no hay criterios homologados de doble ciego que 
garantice un mínimo de discusión colegiada. Es decir, algunas revistas o editoriales no some-
ten a dictamen los manuscritos que tienen este formato de escritura.

9 Otras posibilidades para indagaciones futuras podrían considerar publicaciones sobre Mé-
xico en revistas Latinoamericanas o explorar directamente en publicaciones internacionales 
con sello disciplinario. Debido a que la preocupación de este ejercicio es esbozar aquello 
producido principalmente desde y en México, se prefirió incluir las revistas de centros de 
investigación y universidades asentadas en el centro del país. Con todo, la muestra tiene 
registros de revistas colombianas y las revistas internacionales disciplinares están represen-
tadas en los registros con Sociology of Religion, la revista de la Asociación para la Sociología 
de la Religión, o con Journal for Scientific Study of Religion de la longeva Sociedad para el 
Estudios Científico de la Religión.



201200

47

religión: cómo formular el presente a partir de la constante reescritura del 
pasado (véase Mudrovcic, 2024; Rodríguez, 2022).

En este sentido, la muestra es parcial con respecto a la vasta producción 
sobre lo religioso. Otra limitación del instrumento de búsqueda son los libros 
publicados en los últimos años (por ejemplo, Ramírez, 2020; y Juárez, De la 
Torre y Gutiérrez, 2023). Los tiempos de composición, dictamen y acceso 
al público de los libros son dispares con respecto a las revistas, de aquí que 
se prefirieran las últimas porque aparecen con mayor prontitud para ani-
mar el debate. Además, comúnmente los académicos envían a las revistas 
avances de resultados de sus investigaciones que aparecen tiempo después 
como libros. Con todo, la muestra incluye registros que aluden temáticas 
cercanas a las trabajadas en estas publicaciones. Asimismo, la adscripción 
institucional de las revistas mexicanas no cubre las diferentes temáticas que 
se publican sobre lo religioso, y tampoco ofrece elementos para una mirada 
regionalizada. Sin embargo, aporta datos para localizar teorías y problemas 
recurrentes en esos espacios institucionales disciplinarios concretos. En 
consecuencia, los argumentos que siguen son exploratorios y no se colocan 
como un mapeo exacto de los debates actuales, más bien intentan sugerir 
nudos problemáticos en la especialidad.

El artículo está divido en cuatro apartados. El primero establece los re-
ferentes teóricos básicos para un acercamiento reflexivo a la historicidad 
del campo teórico-metodológico. Las ideas más importantes aquí son: a) las 
condiciones epistemológicas expresadas en el debate teórico-metodológico 
reflejan las circunstancias históricas de la formación del propio campo; y 
b) la noción de historicidad ofrece un ángulo de lectura hacia lo teórico que 
resalta este elemento. Una vez colocados los referentes teóricos para este 
trabajo, el apartado dos explora la diversificación temática presente en la 
muestra. La multiplicación de objetos se corresponde con la pluralización 
religiosa, entendida como el aumento de la oferta más allá del catolicismo. 
Con todo, el análisis de la muestra señala la diversidad temática, pero en 
el marco de problemas clásicos. En el tercer apartado se exponen las ca-
racterísticas metodológicas más representativas de la muestra. El rasgo 
principal es el diseño metodológico reflexivo y la complementariedad en los 
instrumentos de investigación. A pesar de las coordenadas disciplinarias y 
temáticas diferenciadas, la construcción metodológica radica en combinar 
herramientas de análisis dependiendo del objeto de investigación. Final-
mente, el cuarto apartado analiza los elementos teóricos utilizados por los 
académicos. Las condiciones del debate se encuentran ubicadas en niveles 

de abstracción asociados a los conceptos. En la muestra se observa un am-
biente de crítica y renovación, pero circunscrito a los campos disciplinarios, 
sin debates que enlacen a toda la especialidad.

Historicidad y reflexividad del campo  
teórico sobre lo religioso
El uso de teorías y conceptos tiene al menos dos connotaciones dentro de las 
ciencias sociales: permiten ordenar el mundo social con fines explicativos 
y también son objeto de análisis (Zavala-Pelayo, 2011; Estrada-Saavedra, 
2015; Girola, 2015). Sin embargo, a decir de Girola (2011), el segundo punto 
ha sido poco desarrollado por los académicos mexicanos. Este comentario 
alcanza a la antropología y a la sociología. En México, la comunidad antropo-
lógica no ha diseñado ejercicios colectivos para reconstruir las variaciones 
teóricas más significativas (salvo apuntes valiosos, pero parciales, enmarca-
dos en instituciones relevantes, conceptos específicos o personajes consi-
derados importantes, véase Medina, 2000; Krotz, 2023). En cambio, en la 
sociología existen abordajes para el estudio del cambio conceptual construi-
dos, principalmente, desde la perspectiva de la historia conceptual (Girola 
y Olvera, 1994; Girola, 2005; Moya, 2007; Olvera, 2007; Moya 2013; Moya 
y Olvera; 2015). Estas investigaciones evidencian cómo las variaciones en 
la semántica histórica de los conceptos están relacionadas con complejos 
entramados disciplinarios y sociopolíticos que estructuran las discusiones 
consideradas pertinentes para la época. En términos generales, sigo esta 
consideración sobre el análisis histórico de lo teórico. Sin embargo, incorpo-
ro el desarrollo posterior del debate historiográfico expresado en la noción 
historicidad del campo teórico (Pappe, 2024).10

En este sentido, este trabajo propone la historicidad y reflexividad del cam-
po teórico como un entramado epistemológico concreto para el estudio de los 
cambios conceptuales. Por un lado, la historicidad se refiere a contextualizar el 
surgimiento y uso de los conceptos: cómo y en qué circunstancia se originaron, 
qué condiciones permitieron su consolidación y qué situaciones ocasionaron 

10 La idea de campo teórico no está asociada a la teoría de campos de Bourdieu, funciona sólo 
para establecer la unidad de análisis de las investigaciones sobre teoría social, pues como 
señala Estrada-Saavedra (2015), el material empírico de las reflexiones sobre teoría es, jus-
tamente, los conceptos y las perspectivas teóricas. Aunado a esto, en este trabajo se exploran 
no sólo los conceptos, también se reflexiona la relación de lo teórico con las temáticas que se 
investigan y las metodologías empleadas.



203202

47

cambios en sus significados (Pappe, 2024). Por otro lado, la reflexividad 
permite trabajar estas interrogantes no sólo como ejercicio teórico o discu-
sión conceptual (traducido en reflexiones sobre autores concretos, exégesis 
de perspectivas o debates entre conceptos con familiaridad interpretativa, 
véase Girola, 2015). La reflexividad también permite la “exploración del in-
consciente científico del sociólogo a través del esclarecimiento de la génesis 
de los problemas, de las categorías del pensamiento y de los instrumentos 
de análisis” (Bourdieu, 2024: 46).

Por lo tanto, el objeto de la empresa reflexiva no se reduce a los aspectos 
institucionales y administrativos de la producción del conocimiento espe-
cializado (Bourdieu, 2008). A la par, se considera otro objeto: “ese objeto 
que normalmente toma como objeto a otros agentes sociales […] personas 
que tienen el mandato social de hablar con autoridad sobre el mundo social” 
(Bourdieu, 2024: 63). Para esto, se requiere considerar el “sesgo escolásti-
co” (Bourdieu, 2024: 64), esto es, el entramado teórico-metodológico que en 
un momento histórico particular del campo regula los acuerdos y desacuer-
dos de los especialistas.

En consecuencia, el retorno reflexivo hacia un campo de investigación no 
consiste sólo en el recuento de las condiciones institucionales: fundación de 
espacios para la investigación, disputas o demarcaciones políticas frente a 
otros tipos de abordajes, o la reseña de personajes importantes. Es necesario 
considerar, además, los instrumentos de análisis propios de la especialidad, 
a través de los cuales se expresan las tensiones sociopolíticas. Desde este 
punto de vista, las teorías son algo más que sistemas de proposiciones ló-
gicas con validez epistemológica únicamente por su cualidad cognoscitiva. 
La reflexividad sobre la teoría también permite señalar cómo las disputas 
teóricas expresan disputas sociopolíticas del campo (Bourdieu, 2024).

Así, historicidad y reflexividad son elementos que permiten explorar los 
supuestos histórico-sociales presentes en la historia del campo teórico-meto-
dológico de una especialidad. Aquí se desprenden tres momentos en el análisis 
de la teoría como problema reflexivo e historiográfico: la relación de una teo-
ría o concepto con conocimientos previos, el esclarecimiento de los objetos de 
investigación que posibilita y la conciencia en la orientación del conocimiento 
que se desprende de sus explicaciones (Pappe, 2024). Por ende, es necesario 
trazar algunos puntos sobre los componentes teóricos previos a la literatura 
académica publicada a partir del 2000, pues si bien esta exploración es en cier-
to sentido un análisis sincrónico de las características teórico-metodológicas 
del campo, es importante considerar brevemente la formación histórica de la 

misma (Bourdieu, 2024). Las líneas que siguen proponen, entonces, el marco 
general del ámbito teórico-metodológico en las sociologías y antropologías de 
la religión en México durante la segunda mitad del siglo pasado.

Establecer un punto de partida para este análisis requiere dos señalamien-
tos previos. El primero radica en la necesidad de articular la discusión concep-
tual del campo con la teoría social más general (Morris, 1995; Davie, 2007). El 
segundo es la correspondencia entre el objeto y los recursos teóricos que dife-
renció hasta la segunda mitad del siglo pasado a ambas disciplinas (elementos 
presentes todavía en la producción analizada). Mientras que la antropología 
construyó su objeto en las poblaciones indígenas u originarias, la sociología 
se abocó a los fenómenos urbanos. Hasta la década de 1960, las teorías an-
tropológicas fueron notoriamente estructurales (Ortner, 1984) y la sociolo-
gía debatía rutas conceptuales para trascender explicaciones funcionalistas 
(Alexander, 1987). Para el caso de los estudios sobre religión, ambos aspectos 
se expresaron en explicaciones antropológicas de culturas religiosas sistémi-
cas, especialmente desde el concepto de cosmovisión (Mondragón, 2023), y en 
interpretaciones sociológicas de procesos de transformación religiosa lineales 
y normativos, particularmente desde la noción de secularización (Ruiz, 2023).

El concepto de cosmovisión ha sido medular en la antropología de la 
religión en México y refiere a un conjunto de rasgos culturales de larga du-
ración. En términos generales, la argumentación desde esta perspectiva 
es que la ritualidad indígena es una resistencia cultural a los procesos de 
aculturación implementados por la evangelización colonial o la moderni-
zación contemporánea. Aunque existe un importante debate al interior de 
la antropología sobre la vigencia teórica de la cosmovisión, se concentra 
únicamente en la unidad o diversidad de los elementos culturales que inte-
gran a la cosmovisión (Millán, 2007). Asimismo, la relación epistemológica 
entre las poblaciones indígenas y la antropología mexicana no se explica 
exclusivamente en términos cognoscitivos, también se enmarca en idearios 
políticos nacionalistas (Medina, 2018). 

Por otro lado, la secularización es un concepto clásico en la sociología 
de la religión con consenso explicativo hasta la década de 1960. Siguiendo 
a Hartog (2016), es posible decir que la secularización está emparentada 
con “civilización” y “modernización”, categorías con una carga temporal de 
futuro abierto y progresivo. La argumentación básica de la secularización 
advertía la siguiente relación: a más modernidad menos religión. Los países 
del norte global representan aquí los casos más afines, no así para el resto del 
mundo. Esto condujo a las primeras críticas. Para los estudiosos interesados 



205204

47

en regiones no occidentales, la explicación clásica de la secularización ex-
trapolaba una experiencia local con intenciones de aplicación universal. En 
la región latinoamericana hubo una reacción colectiva y se buscó adecuar la 
lógica explicativa a los procesos locales. Con todo, la secularización conti-
núa funcionando como enmarque temporal y analítico de la sociología (Ruiz, 
2023). En términos político-institucionales, el vínculo entre secularización y 
el pensamiento sociológico mexicano también puede rastrearse en los idea-
les de progreso que encierra las nociones de modernidad (Puga, 2018).

Como señalaré en las secciones siguientes, las publicaciones de los últi-
mos veinte años tienen como interlocutores teóricos de la especialidad a las 
perspectivas sobre cosmovisión o culturas sistémicas, a la secularización y 
a la modernidad. Lo anterior no es menor si consideramos la propia institu-
cionalización disciplinaria del análisis sobre lo religioso en estas disciplinas. 
Unas breves notas sobre este punto abonan para dimensionar la relación 
epistemológica entre recursos teórico-conceptuales con adscripciones ins-
titucionales y pertenencias disciplinarias. Debido a que participo en el campo 
de estudios que tomo como objeto, recurro a mi propio diagnóstico del campo 
pues, siguiendo a Bourdieu (2003), esto implica exponerme a mí mismo. Mi 
acercamiento a los estudios sobre religión comenzó hace diez años durante 
mis estudios de maestría en antropología en la Universidad Nacional Autó-
noma de México (UNAM). En 2018 comencé mis estudios de doctorado en 
el mismo programa de posgrado y para entonces ubicaba al menos cinco 
referentes importantes tanto regionales como nacionales.

Por la cercanía a mis preocupaciones temáticas, el primero grupo de aca-
démicos corresponde a quienes trabajan sobre Chiapas y Centroamérica, es-
pecialmente antropólogos e historiadores concentrados en centros públicos 
de investigación de San Cristóbal de Las Casas, Chiapas. Para ese momento, 
las discusiones estaban centradas en las expresiones rituales indígenas; 
la conversión religiosa a otras denominaciones cristianas y al Islam, y las 
dinámicas religiosas en la frontera Chiapas-Guatemala. A nivel nacional, 
ubiqué tres referentes más: uno por su visibilidad organizativa y dos más 
por la disciplina en la que realizaba el posgrado. Me refiero a la Red de In-
vestigadores del Fenómeno Religioso en México (RIFREM), por un lado, y 
a la Asociación Latinoamericana de Estudios de la Religión (ALER) y a los 
estudios en cosmovisión mesoamericana, por el otro. La RIFREM comenzó 
sus actividades en 1998 y realiza encuentros anuales en los que articula a 
académicos principalmente que trabajan en y sobre México. Esta red destaca 
por su amplia convocatoria y multidisciplina, aunque más cercanos a debates 

sociológicos sobre modernidad y secularización. Los congresos son ricos en 
diversidad temática, pero concentrados en fenómenos contemporáneos.

La ALER, por otro lado, comenzó actividades en la década de 1980 con 
el liderazgo de académicos adscritos a la Escuela Nacional de Antropología 
e Historia. Desde esa fecha realizan congresos nacionales e internacionales 
y cuentan con la única revista especializada en estudios sobre religión en 
México (Revista Religiones Latinoamericanas). En 1991 presentaron dos 
números, pero suspendieron la publicación hasta 2019. A la fecha se han 
publicado 13 números, el último correspondiente al semestre enero-junio 
de 2024.11 Los encuentros de la ALER también son diversos temáticamen-
te hablando, incluidas investigaciones sobre religiones étnicas. Este punto 
está más cercano al tercer referente: los estudios en cosmovisión mesoa-
mericana. Esta perspectiva fue desarrollada principalmente por Alfredo 
López-Austin y estos estuddios se han institucionalizado en un programa 
de posgrado y como líneas de investigación en institutos de la UNAM. Las 
reflexiones se centran en las poblaciones indígenas tanto de la época colo-
nial como del presente; es decir, aquí se cuenta con abordajes propiamente 
históricos. Finalmente, reconocí otras dos referencias de discusión sobre 
religión. La desarrollada por la disciplina histórica, con una valiosa e indis-
pensable producción para las revisones del pasado religioso, aunque con au-
sencia de diálogos con quienes están preocupados por el presente religioso.

Aunque he participado en encuentros, congresos, seminarios y cursos 
ubicados en estos ámbitos de discusión, considero que puede existir más 
comunicación entre ellos, no sin antes evidenciar qué de los elementos teó-
rico-conceptuales alejan o acercan a las disciplinas sociales y humanas de-
dicadas al estudio de lo religioso. En este mapeo, personal e insuficiente, se 
encuentran las decisiones de las palabras clave y las revistas seleccionadas. 
Lo que sigue entonces es una propuesta de reflexividad del “campo de estu-
dios sobre lo religioso”.12

11 Véase Revista Religiones Latinoamericanas. Nueva Época. Disponible en: https://www.re-
ligioneslatinoamericanas.com.mx/publicaciones/ (consultado el 25 de enero de 2025). Para 
efectos de este ejercicio no se incluyeron los artículos de esta revista. Esta decisión se fun-
damenta en que ninguno de ellos resultó en la búsqueda de la Web of Science. Aunque es una 
ausencia importante, mi evaluación de los artículos de esta revista es que no se alejan de las 
temáticas, teorías y metodologías presentes en la muestra.
12 Agradezco a uno de los dictaminadores por solicitar hacer explícita mi trayectoria acadé-
mica. Aunque “mi trayectoria” está en ciernes, aquí sólo pretendo sugerir reconstrucciones 
reflexivas del campo.



207206

47

Diversificación temática en problemas clásicos
Una caracterización reciente del estado del arte en los estudios sobre religión 
en México señala la multiplicación de temas de investigación (Suárez, Bárce-
nas y Delgado, 2019). El catolicismo y sus formas institucionales dominaron 
la preocupación de los académicos hasta la década de 1990, momento en que 
comienzan a postularse nuevos objetos de análisis como los cristianismos 
no católicos u otras formas de asociación religiosa. Así, al inicio de este mi-
lenio los académicos se concentraron menos en el catolicismo y se abocaron 
a analizar el “mercado religioso abierto y heterogéneo” (Suárez, 2015: 50). 
Esta apreciación se corresponde con los resultados obtenidos en la búsqueda 
bibliográfica. Sin embargo, la diversificación temática se encuentra dentro 
de tres problemas que se podrían considerar clásicos en los estudios sobre 
religión en México: a) lo político y lo religioso; b) la etnicidad y lo religioso; 
y c) las identidades religiosas.13

Lo político y lo religioso
El primero de los temas referidos en la literatura académica analizada es 
la relación de lo religioso con lo político.14 Los trabajos considerados aquí 
tienen diferentes puntos de interés. Para efectos expositivos se distinguen 
entre teóricos y estudios de caso.15 Sin detenerme por ahora en el aspecto 
conceptual, hay publicaciones que se enfocan en las definiciones de las no-
ciones teóricas más importantes para indagar las interacciones entre las 
esferas religiosa y política: religión, secularización y laicidad (Ruiz, 2023; 
Blancarte, 2001; 2012a; 2015; Otálora, 2016; Michel, 2009; Blancarte y Ga-
lindo, 2008). Los argumentos de estos trabajos versan en asumir crítica-
mente el paradigma de la secularización y la laicidad, pero con un marcado 
anclaje jurisdiccional.

En estos textos se resalta la particularidad histórica de México frente a 
los casos tomados como los modelos más significativos a imitar o al menos 
a acercarse para el ordenamiento moderno de lo religioso: Francia, Estados 
Unidos e Inglaterra. Con todo, sobresalen tres propuestas que sugieren pen-
sar a las sociedades contemporáneas desde una colocación complementaria 
a la consabida laicidad constitucional nacionalista: la postsecularización 
como advertencia de la crisis del paradigma clásico (Feria, Zavala-Pelayo 
y Gaytán, 2023); la decolonial, con un acercamiento comparativo de larga 
duración de la sociedades no occidentales como México y Turquía (Meza, 
2023); y la crítica genealógica de las secularidades múltiples para incorpo-
rar la subjetividad en la comparación histórica (Zavala-Pelayo, 2024b).

También se encuentran estudios que buscan medir el grado de secula-
rización de la sociedad (Blancarte, 2012b) y las percepciones de los ciuda-
danos hacia la agenda laica (Hawley, 2023). Los resultados de estos acer-
camientos demuestran procesos matizados en el desarrollo de la seculari-
zación –como condición cultural normativa del lugar de lo religioso en la 
sociedad contemporáneas– y en la instauración de la laicidad –como marco 
jurídico coincidente con lo secular–. Asimismo, se encontraron trabajos que 
analizan la relación entre lo político y lo religioso, pero fuera del terreno 
católico, por ejemplo, en hermandades cristianas no consideradas iglesias 
(Hill, 2019) o en el mundo evangélico (Bárcenas, 2020; Garma, 2019).

Además, hay estudios que se enfocan en casos concretos de las inte-
racciones entre lo político y lo religioso. Por ejemplo, Tuman, Roth-John-
son y Jelen (2013), analizan las actitudes de la población mexicana hacia el 
aborto a partir de información estadística proporcionada por la encuesta 
nacional de valores; Morgan (2019) problematiza la historia del catolicismo 
militante y su expresión en los debates actuales sobre el aborto; y Singer 
(2017) estudia las tensiones entre la catolicidad y las políticas para el acceso 
libre al aborto desde la noción de gobernanza reproductiva. Por su parte, 
Zaremberg (2023) analiza las redes políticas anti-género, pero más allá de 
los actores convencionales de estos trabajos, los eclesiásticos. Finalmente, 
la búsqueda arrojó un artículo sobre teología de la liberación en América 
Latina (Mackin, 2010). En términos disciplinarios, los trabajos anteriores, 
salvo el de Meza (2023), están asociados a la disciplina sociológica. Además, 
otro rasgo importante de este primer grupo de estudios es que la discusión 
conceptual está más presente en las publicaciones en revistas mexicanas 
(especialmente en Estudios Sociológicos). En las revistas internacionales 
los trabajos se dedican a fenómenos concretos.

13 La categorización de los temas fue construida siguiendo los componentes teóricos centra-
les que atraviesan a los trabajos analizados. Esta decisión implica una sistematización de los 
registros más allá de las palabras clave utilizadas en la búsqueda bibliográfica.
14 Debido a que los trabajos que tienen casos empíricos estudian ámbitos diversos de lo que 
clásicamente se considera la política y la religión, se propone considerar los cruces de ambas 
dimensiones desde una perspectiva más flexible e inclusiva: lo político y lo religioso (Zava-
la-Pelayo, 2024a).
15 Este aspecto no significa que los tomados como estudios de caso no cuenten con discusión 
teórica. Tampoco implica que los mismos autores enmarquen abiertamente sus indagaciones 
en la metodología de “estudios de caso”. Como he mencionado, la distinción es un mero re-
curso expositivo.



209208

47

La etnicidad y lo religioso
El segundo tema referido en las publicaciones analizadas corresponde a 
los procesos religiosos en términos culturales o étnicos. A diferencia de 
la relación política y religión, las discusiones teóricas en la temática étni-
ca-religiosa no son cultivadas con la misma asiduidad por los especialistas. 
En la muestra, únicamente se encuentran las reflexiones de González y 
Stoller (2017) y Martínez (2016) como significativamente teóricas, quienes 
discuten la relación entre la ciencia y la hechicería desde la experiencia 
etnográfica, para los primeros; y la problematización de las nociones de 
realidad y representación en el estudio de la tradición cultural mesoameri-
cana, para el segundo. Aunado a lo anterior, en este grupo de trabajos los 
análisis de casos están temporalmente ubicados tanto en el presente como 
en el pasado.

Por ejemplo, para estudios en el presente, Balsanelli (2024) explora las 
interpretaciones cosmogónicas del covid-19 entre los lacandones; Ronqui-
llo y Acosta (2024) rastrea los significados del susto entre los rarámuris; 
Rieger (2023) estudia la religiosidad indígena como práctica festiva que 
articula actores humanos y no humanos en redes de significados, afectos 
y materialidades; Lorente (2018) trabaja los significados de seres del agua 
(pejelagartos y cocodrilos) en la cosmogonía de los mayas chontales de Ta-
basco; Serafino (2016) se enfoca en especialistas rituales nahuas de Guerre-
ro; Gubler (2006) analiza a los curanderos y rituales en Yucatán; Robledo 
y Cruz (2005) investigan la relación del género con el cambio religioso en 
Chiapas. Finalmente, Jacobsen (2023) realiza una importante crítica a la 
formación discursiva secularizante de la antropología sobre la religiosidad 
de las poblaciones indígenas. Según el autor, se requiere problematizar la 
consideración de las sociedades indígenas como profundamente religiosas, 
especialmente si esto funciona como estrategia textual para colocarlas por 
fuera de los procesos históricos de construcción de la contemporaneidad.

Aunque estos trabajos ubican temporalmente su objeto de investigación 
en el presente, atienden de manera significativa el pasado de las sociedades 
que estudian. Con todo, el siguiente grupo de estudios sí analizan fenómenos 
ocurridos en el pasado o, al menos, buscan relacionar los procesos pasados 
con el presente por medio del vínculo entre datos historiográficos y etnográ-
ficos. Las referencias temporales más importantes provienen de la Colonia, 
pero sin ser restrictivas, como el análisis que ofrece Amador (2005) sobre 
las formas de transmisión de los mitos de origen o’odham en las etnografías 
publicadas entre 1900 y 1935. En cuanto al estudio de la religiosidad étnica 

colonial, hay acercamientos tanto de síntesis histórica como de estudios de 
caso. Por ejemplo, Pérez-Taylor (2009) propone una visión panorámica de 
la evangelización católica entre las poblaciones indígenas en los primeros 
siglos de la sociedad virreinal. Por otro lado, Chinchinilla (2018) analiza 
los contenidos sexuales de ciertas imágenes literarias del Popol Vuh para 
la comprensión de la sexualidad en la cosmogonía mesoamericana. Con una 
temática cercana a la anterior, Neurath (2002) analiza el lugar de venus y el 
sol en la religión de coras, huicholes y mexicanos.

Finalmente, se encuentran los trabajos que se concentran específicamen-
te en casos del pasado colonial, como Hagler (2024), quien analiza el lugar de 
los especialistas rituales en la estructura social local, especialmente de cu-
randeros y parteras con énfasis en el aspecto material de lo religioso. Hughes 
(2020) por su parte, estudia la formación política de la religiosidad colonial 
indígena a partir de la figura teológica del cuerpo místico de Cristo. Asimis-
mo, Truitt (2010) y Leavitt-Alcántar (2022) se dedican a la exploración de la 
religiosidad femenina por medio de las cofradías coloniales y el liderazgo fe-
menino institucional. El enmarque disciplinario de este conjunto de trabajos 
se encuentra prioritariamente en la antropología social, aunque con algunos 
cruces historiográficos para abordajes etnohistóricos.

Identidades y subjetividades religiosas
El tercer tema referido en la muestra alude a las identidades y subjetividades 
religiosas. Para la sistematización de este grupo de trabajos se priorizaron 
dos criterios: procesos de construcción de identidades y subjetividades, o 
cómo la adscripción religiosa o identificación a algún rito o culto intervie-
nen en procesos sociales concretos. Para el primer criterio, Gaytán y An-
drade (2023); De la Torre y Gutiérrez (2023); Juárez, De la Torre y Gutié-
rrez (2022); Pereira y Morello (2022); De la Torre, Gutiérrez y Hernández 
(2020); De la Torre (2016); Dow (2005); y Gross (2003) ofrecen un marco 
general para caracterizar los cambios más significativos en las identidades 
religiosas de las últimas décadas en México y Latinoamérica. El argumento 
principal consiste en la pluralización de las identidades por medio de la mul-
tiplicación de la oferta religiosa, la hibridación y la desinstitucionalización 
de la práctica cotidiana. Por otro lado, Levitt y De la Torre (2016), y Calde-
rón y Odgers (2014), analizan cómo interviene la dimensión espacial en la 
formación de experiencias e identidades religiosas en contextos de movili-
dad internacional. Asimismo, Lara (2023) estudia creativamente el Hip Hop 
mexicano como una expresión religiosa. 



211210

47

En cuanto al segundo criterio, Ramírez y Everett (2018) estudian la 
relación entre las iglesias evangélicas y la identidad de género en Oaxaca; 
Wentzell (2017) demuestra cómo los referentes cristianos evangélicos inter-
vienen en la forma de significar el matrimonio, la piedad y la salud sexual 
reproductiva; y Vargas, Potter y Fernández (2009), analizan el vínculo entre 
el presbiterianismo y la mortalidad infantil en Oaxaca. Por otro lado, Martín 
(2017) estudia la relación entre la marginalización y la devoción a la Santa 
Muerte; Kristensen (2016) ofrece un análisis de la ambivalencia de significa-
dos contenidos en la representación de la Santa Muerte; y Alberto y Sánchez 
(2011) comparan elementos simbólicos a partir de las imágenes de San Mar-
cos y San La Muerte. Finalmente, Aguilar (2020) realiza una investigación 
sobre corporalidades fluidas e indeterminadas en el culto fidencista; Osés 
(2014) indaga la formación de autoridades múltiples y la oferta mágico-reli-
giosas provenientes de diversas tradiciones religiosas en la colonia Ajusco; y 
Proctor (2014) cruza la temática de la animalidad (no humanos) con la fiesta 
religiosa y la construcción identitaria del catolicismo. A diferencia de los dos 
temas anteriores de la muestra, los trabajos sobre identidad religiosa son 
analizados tanto en el pasado como en el presente. En consecuencia, es un 
tema compartido disciplinariamente por la sociología y la antropología.

El balance final de las temáticas reseñadas indica la diversificación de 
objetos de investigación gracias a la introducción de problemas e inquie-
tudes provenientes de otros campos de especialización. Sobresalen las in-
dagaciones sobre el género, el cuerpo, la materialidad y los afectos. Con 
todo, esta diversificación se presenta como incorporaciones a preocupa-
ciones clásicas en la especialidad: política y religión, etnicidad y religión e 
identidades religiosas. Por lo tanto, conviene preguntarse qué tanto estas 
inclusiones trastocan los paradigmas habituales sobre lo religioso. Por otro 
lado, se observa una demarcación disciplinaria en cuanto a los objetos de 
investigación, la antropología abocada al estudio de la religiosidad indíge-
na y la sociología a los problemas tenidos como derivación del proceso de 
secularización. En cuanto a los temas, el desvanecimiento de las fronteras 
disciplinarias no ha trastocado sustancialmente la diferenciación política 
e histórica que sirve de fundamento a la división del trabajo intelectual en 
México. A decir de la muestra, se sostiene la parcelación académica cons-
truida en el contexto de la institucionalización nacional de las ciencias so-
ciales en México, la antropología se dedicaría al estudio del sector indígena 
de la población y la sociología se interesaría por la formación moderna de 
las sociedades seculares.

Metodologías mixtas y complementarias
El ámbito metodológico en los estudios sobre religión es el lugar con mayor 
diálogo disciplinario, sin mediar las temáticas de investigación. En términos 
generales, se observa la preocupación de los especialistas por diseñar meto-
dologías mixtas que complementen las herramientas de obtención de datos, 
especialmente al considerar problematizaciones complejas con respecto a 
los ámbitos de realidad implicados en el objeto o en la demarcación tempo-
ral. Con todo, el método etnográfico es el más movilizado. Como sostiene 
Guber (2011), la etnografía tiene tres acepciones: enfoque, método y texto. 
Cada una de ellas implica acercamientos a lo social con grados diversos de 
abstracción y con procedimientos prácticos específicos. Para la interpreta-
ción de la muestra sigo las consideraciones de Guber (2011) sobre la etno-
grafía como método: procedimiento reflexivo de técnicas de investigación 
que implican trabajo de campo.

En este sentido, en la muestra hay trabajos que especifican la metodología 
empleada como únicamente “trabajo de campo”, lo que se traduce en la utili-
zación de una o dos técnicas comunes en la etnografía, como las entrevistas 
a profundidad y la observación con algún grado de participación (Ronquillo 
y Acosta, 2024; Lara, 2023; Juárez, De la Torre y Gutiérrez, 2022; Pereria y 
Morello, 2022; Hill, 2019; Wentzell, 2017; Singer, 2017; Robledo y Cruz, 2005; 
Gross, 2003). Sin embargo, los procedimientos de ingreso a campo, las condi-
ciones de identificación y contacto con los informantes, y la reflexión de cómo 
se emplearon las técnicas demuestran reflexividad en los términos que Guber 
(2011) considera el proceder metodológico típicamente etnográfico.

Otros estudios nombran abiertamente su anclaje metodológico en la et-
nografía, especialmente en la utilización de “información etnográfica” o de 
“observación etnográfica” (Balsanelli, 2024; Rieger, 2023; Ramírez y Evere-
tt, 2018; Serafino, 2016; Osés, 2014; Gubler, 2006). Con todo, en otros traba-
jos este proceder está complementado con técnicas o métodos que abonan 
a la complejidad de los datos, como la estadística (Tuman, Roth-Johnson 
y Jelen, 2013; Vargas, Potter y Fernández, 2009), el análisis documental 
de fuentes primarias o secundarias (Meza, 2023; Lorente, 2018; Amador, 
2005; Neurath, 2002), la comparación lingüística (Chinchinilla, 2018) o el 
análisis geoespacial (Levitt y De la Torre, 2016; Calderón y Odgers, 2014). 
Además, en la muestra también se encuentra un tratamiento de la etnogra-
fía en medios digitales (Bárcenas, 2020), uno de análisis cualitativo de redes 
biográficas (Zaremberg, 2023) y tres dedicados al estudio semiótico de la 
imagen (Martín, 2017; Kristensen, 2016; Alberto y Sánchez, 2011).



213212

47

Asimismo, los análisis temporalmente ubicados en el pasado tienen en la 
investigación documental su procedimiento metodológico básico (crítica de 
fuentes). Estos trabajos ofrecen aspectos importantes para diversificar las 
fuentes o para la construcción de un ángulo de lectura en función del objeto 
de investigación. Por ejemplo, los libros de cofradías, los procesos inquisi-
toriales o los documentos públicos y privados de personajes relevantes han 
sido una fuente comúnmente usada en los estudios históricos, pero los tra-
bajos de la muestra proponen pistas para leer tales fuentes desde la preocu-
pación por el lugar de la religiosidad femenina o aspectos relacionados con el 
género (Leavitt-Alcántara, 2022; Morgan, 2019; Truitt, 2010), para rastrear 
la relevancia de los no humanos (Proctor, 2014), o para incorporar la subjeti-
vidad en la comparación histórica (Zavala-Pelayo, 2024b).

Además, hay estudios dedicados exclusivamente a la interpretación 
de estadísticos (Gaytán y Andrade, 2023; De la Torre y Hernández, 2020; 
Blancarte, 2012b; Hawley, 2023). Finalmente, otros trabajos se consagran 
al debate conceptual o de síntesis teórica, temática o histórica. Estos no 
ofrecen metodologías concretas para las reconstrucciones interpretativas 
de sus objetos de reflexión. No obstante, la estrategia metodológica puede 
considerarse como análisis crítico de fuentes secundarias (Jacobsen, 2023; 
Ruiz, 2023; Garma, 2019; González y Stoller, 2017; Martínez, 2016; De la 
Torre, 2016; Mackin, 2010; Pérez-Taylo 2009; Michel, 2009; Otálora, 2016; 
Blancarte y Galindo, 2008; Blancarte 2001; 2012a; 2015).

En resumen, la metodología es un aspecto relevante para la especiali-
dad y hace parte del ambiente compartido en las ciencias sociales por la 
reflexividad metodológica. Esto se expresa, entre otras cosas, en la comple-
mentariedad del dato cuantitativo y cualitativo, en la discusión de cómo leer 
críticamente fuentes primarias y secundarias, y en los préstamos de téc-
nicas de investigación, especialmente en diseños mixtos para el trabajo de 
campo cualitativo en general y de la etnografía en particular. En este punto, 
la demarcación disciplinaria se debilita y expresa un campo de estudios con 
posibilidades de fortalecer los abordajes inter y multidisciplinarios.

Debates conceptuales disciplinarios: desarrollos  
paralelos y consensos mínimos
El análisis del aspecto conceptual contenido en la muestra, se estructura 
siguiendo la distinción empleada en la sección sobre los temas del aparta-
do dos. El argumento central de esta sección consiste en que los debates 

conceptuales de la muestra están asociados a tradiciones disciplinares y 
se observan dificultades para establecer consensos mínimos para toda la 
especialidad. Debido al ambiente crítico generalizado en las ciencias socia-
les desde la década de 1960, las categorías centrales del pensamiento social 
han sido objeto de cuestionamientos importantes para evidenciar los sesgos 
políticos, geográficos, históricos, culturales y sociales (Josephson-Storm, 
2021). Los estudios en religión no han quedado al margen de este proceso 
de demolición conceptual (Horii, 2021). Las características teóricas de los 
trabajos de la muestra expresan la permanencia de conceptos considerados 
clave en las indagaciones antropológicas y sociológicas, pero con esfuerzos 
por rechazar las debilidades explicativas e innovar sus contenidos.

Lo político y lo religioso
Dentro de esta categoría se incluyen reflexiones generales sobre lo que se 
entiende por “religión”. No son definiciones normativas de lo religioso, más 
bien son aportaciones que se dedican a justificar el estudio académico de los 
fenómenos religiosos por su legitimidad social, política o cultural (González y 
Stoller, 2017; Otálora, 2016; Blancarte, 2015; Michel, 2009; Miguelez, 2005). 
Dos de los argumentos más recurridos de estas deliberaciones son el rechazo 
de la relación naturalizada entre violencia y religión, y la crítica a la teleología 
secular que anunció el fin de la religión en la modernidad. En este marco de 
ideas ingresa uno de los conceptos más debatidos dentro de los trabajos que 
se preocupan por la relación entre lo político y lo religioso: la secularización.

	 La secularización hace parte del diagnóstico convencional de la mo-
dernidad occidental en el pensamiento sociológico clásico. Como sostiene 
Blancarte (2012a), hasta la década de 1970 parecería que el mundo cami-
naba hacia una occidentalización inevitable y se consideraba un paradigma 
válido y hasta cierto punto confirmado. Sin embargo, la investigación de fe-
nómenos específicos en regiones fuera del Atlántico Norte demostró la de-
bilidad de la disminución de lo religioso en la modernidad. Más que ausencia 
o desaparición de la religión, los especialistas enfatizaban el fortalecimiento 
o retorno del ámbito de las creencias en las sociedades contemporáneas. En 
este sentido, la secularización pasó de ser un paradigma general de las cien-
cias sociales a emplearse como categoría teórica propia de la especialidad, 
no sin antes atravesar una necesaria redefinición (Blancarte, 2012a).

En la muestra analizada, los trabajos de Zavala-Pelayo (2024b) y Meza 
(2023) contienen argumentos en este sentido. Si bien ya no se piensa la se-
cularización como un proceso ineludible y se enfatiza la diversidad en sus 



215214

47

concreciones históricas, Zavala-Pelayo (2024b) considera importante no 
sólo la comparación de casos para registrar lo anterior, sino la concepción 
de múltiples secularidades a partir de incluir subjetividades colectivas hí-
bridas más allá del tipo nacionalista, como las culturales o de clase social 
–los trabajos de Hawley (2023) y Tuman, Roth-Johnson y Jelen (2013), abo-
nan a esta discusión al evidenciar diferencias sociales en los significados de 
lo laico o lo secular–. Por otro lado, Meza (2023) propone una aproximación 
desde la perspectiva decolonial y sugiere pensar a la secularización como 
una “herramienta principal de dominación” (Meza, 2023: 82).

A decir de Ruiz (2023), las condiciones actuales sobre la noción de secu-
larización impiden llegar a consensos realmente compartidos por la academia 
global, más bien, nos encontramos en una situación de acuerdos mínimos con 
conceptos operativos para la observación empírica. Para el caso mexicano, 
el acuerdo mínimo sobre secularización se traduce en la observación de los 
procesos de consolidación de la laicidad y la política secular. En este senti-
do, Blancarte (2001: 847, subrayado en el original) sostiene que la laicidad 
puede definirse como “un régimen social de convivencia, cuyas instituciones 
políticas están legitimadas principalmente por la soberanía popular”. Este 
modo de comprender la laicidad direcciona la investigación hacia abordajes 
que prioricen el proceder de las instituciones tanto civiles como religiosas 
(Zaremberg, 2023; Bárcenas, 2020; Garma, 2019).

La etnicidad y lo religioso
El debate teórico-conceptual para quienes estudian religiosidades étnicas 
en México se concentran en conceptualizar al otro cultural, especialmente 
a partir de la tradición indígena mesoamericana. Según Martínez (2016), 
hasta inicios de este milenio los especialistas habían estado reacios en par-
ticipar de discusiones internacionales y, más bien, seguían cultivando de 
manera endógena la noción de cosmovisión. Si bien han aparecido críticas 
importantes hacia el concepto de cosmovisión, es significativo que los tra-
bajos de la muestra que han sido publicados en México están enmarcados en 
este concepto (Balsanelli, 2024; Ronquillo y Acosta, 2024; Lorente, 2018; 
Chinchinilla, 2018; Serafino, 2016; Gubler, 2006; Amador, 2005; Neurath, 
2002). Con excepción de Martínez (2016), quien incorpora la perspectiva 
sobre ontologías múltiples, las innovaciones teóricas para pensar las reli-
giosidades étnicas se encuentran en las publicaciones internacionales.

Por ejemplo, Jacobsen (2023) cuestiona la elaboración teórica de sis-
temas de creencias ahistóricas, una crítica importante a un procedimiento 

convencional en los estudios sobre la etnicidad en México (Rodríguez, 2022; 
Mondragón, 2023). Por otro lado, Dow (2005) fundamenta su análisis desde el 
materialismo cultural; Hagler (2024) incorpora la materialidad al análisis de 
los especialistas rituales; Hughes (2020) problematiza los inicios del catolicis-
mo indígena desde los aportes teóricos del afecto y la materialidad, ofreciendo 
una explicación renovada de la conversión indígena al catolicismo. Asimismo, 
Procort (2014) abreva en la discusión sobre los no humanos y, finalmente, Rie-
ger (2023) dialoga entre la lived religion, la teoría del actor red –humanos y 
no humanos–, la materialidad y los afectos. En términos teóricos, el trabajo 
de Rieger (2023) se esfuerza por ofrecer una alternativa conceptual a una de 
las perspectivas teóricas más usadas en México: la religiosidad popular. A 
juicio de Rieger (2023), la convergencia entre la lived religion y la teoría del 
actor red permiten un acercamiento a la práctica encarnada y las relaciones 
materiales realizadas en el contexto de la fiesta, incorporando preocupa-
ciones emergentes en la teoría social como la materialidad, la agencia y la 
performatividad. Como la misma autora reconoce, un abordaje teórico de 
las religiosidades indígenas contemporáneas desde novedosos entramados 
teóricos, permite trascender lecturas simplificadoras de la compleja religio-
sidad étnica.

Identidades y subjetividades religiosas
Los trabajos englobados en esta sección representan una importante aporta-
ción al campo de estudios sobre lo religioso. En términos generales, se obser-
van propuestas teóricas que cuestionan los contenidos clásicos de los mismos 
o que articulan diversos conceptos. Por ejemplo, Gross (2003) hace una crítica 
importante a la relación entre el mundo evangélico y la modernidad, no sólo 
mostrando que no hay correspondencia obvia entre el aumento del protes-
tantismo con la modernización de la sociedad, sino que incluso puede llevar a 
procesos en “retroceso”; es decir, hacia esquemas considerados tradicionales. 
Por otro lado, De la Torre (2016) relaciona los aportes de Bolívar Echeverría 
sobre el ethos barroco con la teorización sobre el “in-between” de la teoría 
poscolonial; y De la Torre y Gutiérrez (2023) ponen a conversar la discusión 
de los movimientos religiosos New Age con la teoría decolonial.

Asimismo, para estudiar la relación entre la religión y el género, Mor-
gan (2019), y Ramírez y Everett (2018) se adentran en las discusiones 
sobre gobernanza reproductiva, un concepto que enfatiza la biopolítica 
contemporánea para gobernar cuerpos y poblaciones en la era neoliberal. 
En una preocupación cercana por la dimensión corporal en los fenómenos 



217216

47

religiosos, Aguilar (2020) problematiza desde la noción de embodiment la 
somática del fidencismo, un culto espiritual profundamente corporal en sus 
expresiones cotidianas. Otro conjunto de trabajos que también incorporan 
la dimensión corporal usa el concepto de lived religion (Juárez, De la Torre 
y Gutiérrez, 2022; Pereira y Morello, 2022). Este concepto es una aporta-
ción de los “Religious Studies” y enfatiza la cotidianidad, la materialidad 
y los afectos en el estudio de lo religioso. No obstante, el empleo de esta 
noción para la región latinoamericana no ha estado exenta de adecuaciones 
para sortear las connotaciones individualistas –aspecto reconocido por una 
de sus teóricas más importantes (Ammerman, 2021)–.

El recuento final de este apartado expresa una conciencia generalizada 
por la renovación conceptual. Sin embargo, pasados los acuerdos paradig-
máticos de las ciencias sociales, la innovación está enmarcada en la espe-
cialización disciplinaria. Lo anterior es sugerido no sólo para la teoría en los 
estudios de religión, sino a la diferenciación disciplinaria interna al campo. 
Del mismo modo que en las temáticas expuestas en la sección dos, el aspec-
to teórico de la muestra conserva la división intelectual proveniente de la 
institucionalización de las ciencias sociales en México. Es sintomático la 
teorización paralela entre la sociología y la antropología de la religión. Se 
observa una suposición de que estas disciplinas atienden objetos de investi-
gación disímiles por razones étnicas y temporales, esto dificulta conversato-
rios teóricos más significativos. Sin demeritar los préstamos metodológicos 
entre estas disciplinas, son escasas lecturas teóricas y temáticas cruzadas 
encaminadas a preguntarse cómo problematizar los debates actuales sobre 
el aborto y la religión desde los aportes historiográficos de la religiosidad 
femenina y el liderazgo institucional, o cómo repensar la religiosidad in-
dígena contemporánea desde las preocupaciones por la materialidad de la 
religión. Sin embargo, trabajos como los de Zavala-Pelayo (2024b), Meza 
(2023); Reiger (2023) o Hughes (2020) son importantes para avanzar en 
conexiones teóricas más significativas, sobrepasando los impedimentos so-
ciopolíticos institucionales que expresan las parcelas disciplinarias.

Reflexiones finales
El campo de estudios sobre religión en México advierte un dinamismo im-
portante en las últimas décadas. La creciente consolidación en los ámbitos 
académicos de las indagaciones sobre lo religioso, posibilitan complementar 
las evaluaciones hechas hacia la historia y el presente de la especialidad. 

Este trabajo exploratorio de la bibliografía nacional e internacional está en-
caminado a sugerir problemas a considerar en nuevas indagaciones compro-
metidas con la reflexividad del propio campo. En este sentido, los resultados 
de la muestra ofrecen tres características complementarias sobre el estado 
que guarda el aspecto teórico-metodológico del campo: diversificación temá-
tica dentro de los problemas clásicos, diseños metodológicos mixtos e in-
novación teórica disciplinaria sin problematizar los supuestos compartidos 
por todo el campo. Estas particularidades no sólo apuntan a condiciones me-
ramente cognoscitivas, sino sociohistóricas de la especialidad. Aquí cabría 
preguntarse cómo la historia de formación del campo ha condicionado el 
desarrollo de las temáticas, el uso de los conceptos y el diseño metodológico 
encontrados en la muestra. Estas líneas sugieren el problema, pero apelan a 
la reflexión colectiva del mismo.

v



219218

47

Referencias
Abend, G. (2006) “Styles of Sociological Thought: Sociologies, Epistemologies, and the 
Mexican and U.S. Quests for Truth” en Sociological Theory, 24(1). DOI: https://doi.or-
g/10.1111/j.0735-2751.2006.00262.x, pp. 1-41. 

Aguilar, A. (2020) “Teología de la inocencia: corporeidad, trance e indeterminación en 
el fidencismo” en Alteridades, 30(60). DOI: www.doi.org/10.24275/uam/izt/dcsh/al-
t/2020v30n60/Aguilar, pp. 91-103. 

Alberto, W. y Sánchez, G. (2011) “Milagro y violencia. Entre San Marcos y San La Muerte” en 
Anales de Antropología, 45(1). DOI: https://doi.org/10.22201/iia.24486221e.2011.1.27974, 
pp. 179-204. 

Alexander, J. (1987) Twenty Lectures. Nueva York: Columbia University Press.

Amador, J. (2005) “De la tradición oral a la escritura. Mitos de origen de los o’odham: versio-
nes, formas de transmisión y transcripción” en Anales de Antropología, 39(1). DOI: https://
doi.org/10.22201/iia.24486221e.2005.1.9983, pp. 131-165. 

Ammerman, N. (2021) Studying Lived Religion. Contexts and practices. New York: New York 
University Press.

Balsanelli, A. (2024) “La enfermedad como castigo divino. Interpretaciones de la pandemia 
desde la cosmogonía lacandona” en Alteridades, 34(67). DOI: https://doi.org/10.24275/
BAUY5732, pp. 9-21. 

Bárcenas, K. (2020) “Elecciones presidenciales 2018 en México: la ciudadanía religiosa con-
tra la ‘ideología de género’” en Estudios Sociológicos, 38(114). DOI: https://doi.org/10.24201/
es.2020v38n114.1842, pp. 763-794. 

Blancarte, R. (2001) “Laicidad y secularización en México” en Estudios Sociológicos 19(57), 
pp. 845-855.

Blancarte, R. (2012a) “Religión y sociología: cuatro décadas alrededor del concepto de secu-
larización” en Estudios Sociológicos, 30(extraordinario), pp. 59-81.

Blancarte, R. (2012b) “¿Cómo podemos medir la laicidad?” en Estudios Sociológicos, 30(88), 
pp. 233-247.

Blancarte, R. (2015) “¿Por qué la religión ‘regresó’ a la esfera pública de un mundo seculari-
zado” en Estudios Sociológicos, (33)99, pp. 659-673.

Blancarte, R. y Galindo, V. (2008) “Laicidad y laicismos en América Latina” en Estudios 
Sociológicos, 26(76), pp. 139-164.

Bourdieu, P. (2003) El oficio de científico. Ciencia de la ciencia y reflexividad. Curso del Co-
llège de France 2000-2001. Barcelona: Anagrama.

________ (2008) Homo academicus. Buenos Aires: Siglo XXI.

________ (2024) Las trampas de la investigación. Cómo detectar los límites, prejuicios y 
puntos ciegos en las ciencias sociales. Ciudad de México: Siglo XXI.

Calderón, F. y Odgers, O. (2014) “Prácticas devocionales y construcción del espacio en la 
movilidad” en Alteridades, 24(48), pp. 99-110.

Chinchinilla, O. (2018) “Imágenes sexuales en el Popol Vuh” en Anales de Antropología, 
52(1). DOI: https://doi.org/10.22201/iia.24486221e.2018.1.62653, pp. 153-164. 

De Certeau, M. (1999) La escritura de la historia. Ciudad de México: Universidad Iberoame-
ricana.

De la Torre, R. (2016) “Ultra-baroque Catholicism: Multiplied images and decentered reli-
gious symbols” en Social Compass, 63(2). DOI: https://doi.org/10.1177/0037768616629299, 
pp. 181-196. 

De la Torre, R. y Gutiérrez, C. (2023) “The New Age and the Awakening of a De-
colonial Consciousness from Mexico” en Social Compass, 70(4). DOI: https://doi.
org/10.1177/00377686231216447, pp. 498-514. 

De la Torre, R., Gutiérrez, C. y Hernández, A. (2020). “Religious reconfiguration in Mexi-
co: Beliefs and Practices National Survey, 2016” en Social Compass, 67(3). DOI: https://doi.
org/10.1177/0037768620922122, pp. 349-371. 

Davie, G. (2007) The Sociology of Religion. A Critical Agenda. Los Angeles: Seage.

Dow, J. W. (2005) “The Expansion of Protestantism in Mexico: An Anthropological View” en 
Anthropological Quarterly, 78(4), pp. 827-851.

Estrada-Saavedra, M. (2014) “Las imbricaciones de la teoría social y la investigación em-
pírica” en Moya, L. A. y Olvera, M. (Coordas.), Teoría e historia de la sociología en México. 
Nuevos enfoques y prácticas. Ciudad de México: Universidad Autónoma Metropolitana-Az-
capotzalco, pp. 27-56.

Fabian, J. (1983) Time and the Other. How Anthropology Makes Its Objects. Nueva York: Co-
lumbia University Press.

Feria, D., Zavala-Pelayo, E. y Gaytán, F. (2023) “Presentación al Dossier La condición postse-
cular de la sociedad contemporánea: religión, política y espacio público” en Acta Sociológica, 
92. DOI: https://doi.org/10.22201/fcpys.24484938e.2023.92, pp. 9-12. 

Garma, C. (2019) “Religión y política en las elecciones del 2018. Evangélicos mexicanos y el 
Partido Encuentro Social” en Alteridades, 29(57). DOI: https://doi.org/10.24275/uam/izt/
dcsh/alteridades/2019v29n57/Garma, pp. 35-46. 

Gaytán, F. Andrade, L. A. (2023) “Declive de la catolicidad en México. Análisis compa-
rativo entre los censos de 2000, 2010 y 2020” en Acta Sociológica, 92. DOI: https://doi.
org/10.22201/fcpys.24484938e.2023.92.87742, pp. 15-44. 

Girola, L.  (2005) “Tiempo, tradición y modernidad: la necesaria re-semantización de los 
conceptos” en Sociológica, 20(58), pp. 13-52.

Girola, L. (2011) “Historicidad y temporalidad en los conceptos sociológicos” en Sociológica, 
26(73), pp. 13-46.

Girola, L. (2015) “¿Qué hacemos cuando hacemos teoría? Una discusión acerca de aportacio-
nes recientes y un estudio de caso” en Moya, L. A. y Olvera, M. (Coords.), Teoría e historia de 
la sociología en México. Nuevos enfoques y prácticas. Ciudad de México: Universidad Autó-
noma Metropolitana-Azcapotzalco, pp. 57-97.

Girola, L. y Olvera, M. (1994) “Cambios temático-conceptuales en la sociología mexicana de 
los últimos veinte años” en Sociológica, 9(24), pp. 91-121.

González, S. A. y Stoller, P. (2017) “Entre hechicería y antropología” en Alteridades, 27(53), 
pp. 109-117.



221220

47

Gross, T. (2003) “Protestantism and Modernity: The Implications of Religious Chan-
ge in Contemporary Rural Oaxaca” en Sociology of Religion, 64(4). DOI: https://doi.
org/10.2307/3712337, pp. 479-498. 

Guber, R. (2011) La etnografía. Método, campo y reflexividad. Ciudad de México: Siglo XXI.

______ (2006) “El papel del ritual y la religión en la terapéutica de los curanderos y h-me-
no’ob yucatecos actuales” en Anales de Antropología, 40(1), pp. 133-165.

Hagler, A. (2024) “Accessing the Divine: Indigenous Medical Specialist, Catholic Priest, and 
Nonorthodox Methods of Healing in Colonial Mexico” en Ethnohistory, 74(1). DOI: https://
doi.org/10.1215/00141801-10887989, pp. 27-45. 

Hartog, F. (2016) “Creen en la historia ayer y hoy” en Zermeño, G. (Ed.), Historia. Fin de 
siglo. Ciudad de México: El Colegio de México, pp. 27-58.

Hawley, A. (2023) “¿Los mexicanos quieren un Estado laico? Tipología de las actitudes hacia 
las políticas de la laicidad en cuatro grupos de autoidentificación religiosa” en Acta Socioló-
gica, 92. DOI: https://doi.org/10.22201/fcpys.24484938e.2023.92.87736, pp. 149-181. 

Hill, G. (2019) “Between Church and State: a Christian Brotherhood’s Faithful to Seculari-
ty in Mexico City” en Qualitative Sociology, 42. DOI: https://doi.org/10.1007/s11133-019-
09431-1, pp. 663-686. 

Horii, M. (2021) ‘Religion’ and ‘Secular’ Categories in Sociology. Decolonizing the Modern 
Myth. Switzerland: Palgrave Macmillan.

Hughes, J. S. (2020) “The Colony as the Mystical Body of Christ. Theopolitical Embodiment 
in Mexico” en Social Analysis. The International Journal of Anthropology, 64(4). DOI: ht-
tps://doi.org/10.3167/sa.2020.640402, pp. 21-41. 

Jacobsen, C. (2023) “Does being Indigenous imply being religious? Anthropology, herita-
ge, and historiography in Mexico” en Critique of Anthropology, 43(2). DOI: https://doi.or-
g/10.1177/0308275X231175972, pp. 185-204. 

Josephson-Storm, J. A. (2021) Metamodernism. The Future of Theory. Chicago: The Univer-
sity of Chicago Press.

Juárez, N., De la Torre, R. y Gutiérrez, C. (2022) “Religiosidad bisagra: articulaciones de la 
religiosidad vivida con la dimensión colectiva de México” en Revista de Estudios Sociales, 82. 
DOI: https://doi.org/10.7440/res82.2022.07, pp. 119-132. 

Juárez, N., De la Torre, R. y Gutiérrez, C. (Coordas.) (2023) De la religiosidad vivida a la 
religiosidad bisagra. Experiencias de lo sagrado en el México contemporáneo. Ciudad de Mé-
xico: Centro de Investigaciones y Estudios Superiores en Antropología Social.

Kristensen, R. (2016) “How did Death become a Saint in Mexico?” en Ethnos. Journal of 
Anthropology, 81(3). DOI: https://doi.org/10.1080/00141844.2014.938093, pp. 402-424. 

Krotz, E. (2023) “México” en Lins-Riveiro G. (Ed.), Panorama de las antropologías mun-
diales. Tomo 1. Ciudad de México: Centro de Investigaciones y Estudios Superiores en An-
tropología Social/Universidad Autónoma Metropolitana/Universidad Iberoamericana, pp. 
321-341.

Lara, N. L. (2023) “Construyendo mundos: religiosidad y cultura Hip Hop en México” en Acta 
Sociológica, 92. DOI: https://doi.org/10.22201/fcpys.24484938e.2023.92.87737, pp. 183-206. 

Leavitt-Alcántara, B. (2022) “Of Madres and Mayordomas: Native Women and Religious 
Leadership in Colonial Chiapas” en The Americas, 79(4). DOI: https://doi.org/10.1017/
tam.2022.88, pp. 587-617. 

Levitt, P. y De la Torre, R. (2016) “Remapping and rescaling the religious world from below: 
The Case of Santo Toribio and Santa Ana de Guadalupe in Mexico” in Current Sociology, 
66(3). DOI: https://doi.org/10.1177/0011392116670696, pp. 337-355. 

Lorente, D. (2018) “Pejelagartos, cocodrilos y canoas. De los seres del agua bajo el dominio 
de Ix Bolon entre los mayas chontales de Tabasco” en Anales de Antropología, 52(1). DOI: 
https://doi.org/10.22201/iia.24486221e.2018.1.62659, pp. 179-195. 

Mackin, R. S. (2010) “In Word and Deed: Assessing the Strength of Progressive Catholicism 
in Latin America, 1960–1970s” en Sociology of Religion, 71(2). DOI: https://doi.org/10.1093/
socrel/srq034, pp. 216-242. 

Martín, D. (2017) “Santísima Muerte, vístete de negro, Santísima Muerte, vístete de blanco: La 
Santa Muerte’s Illegal Marginalizations” en Religions, 8(3). DOI:10.3390/rel8030036, pp. 1-16. 

Martínez, R. (2016) “Los dioses no entienden las metáforas. Realidad y representación 
en Mesoamérica” en Anales de Antropología, 5(1). DOI: https://doi.org/10.1016/j.an-
tro.2015.07.001, pp. 3-23. 

Masferrer, E. (2005) “La antropología de las religiones en México. Problemas y perspectivas” 
en Artís, G. (coord.), Encuentro de voces. La etnografía en México en el siglo XXI. Ciudad de 
México: Instituto Nacional de Antropología e Historia, pp. 291-320.

Medina, A. (2000) En las cuatro esquinas, en el centro. Etnografía de la cosmovisión me-
soamericana. Ciudad de México: Instituto de Investigaciones Antropológicas-Universidad 
Nacional Autónoma de México.

Medina, A. (2018) “Diálogos y confrontaciones: la antropología y la política indigenista del 
siglo XX mexicano” en Contreras, O y Puga, C. (Coords.), Las ciencias sociales y el Estado 
nacional en México. Ciudad de México: Fondo de Cultura Económica, pp. 58-83.

Meza, A. (2023) “Laicidad y secularización en México y Turquía. Enfoques internacionales 
comparados” en Alteridades, 33(66), pp. 73-84. DOI: https://doi.org/10.24275/QKRH4795

Michel, P. (2009) “La ‘religión’: ¿un objeto sociológico pertinente?” en Estudios Sociológicos, 
27(80), pp. 655-669.

Miguelez, R. (2005) “Usos ideológicos de la religión” en Estudios Sociológicos 23(68), pp. 
441-463.

Millán, S. (2007) “Unidad y diversidad etnográfica en Mesoamérica: una polémica abierta” en 
Diario de campo, 92, pp. 88-97.

Mondragón, C. (2023) “Introducción. La antropología del cristianismo en México y el mun-
do” en Mondragón, C. (Coord.), El cristianismo en el mundo. Diversidad religiosa en Asia, 
Oceanía y las Américas. Ciudad de México: El Colegio de México, pp. 11-67.

Morgan, L. (2019) “Miss Mexico’s Dress: The Struggle over Reproductive Governance in Ja-
lisco” en The Journal of Latin America and Caribbean Anthropology, 24(2). DOI: https://doi.
org/10.1111/jlca.12427, pp. 536-554. 

Morris, B. (1995). Introducción al estudio antropológico de la religión. Barcelona: Paidós.



223222

47

Moya, L. A. (2007) “Reflexión conceptual en sociología. Elementos historiográficos” en Za-
bludovsky, G. (Coorda.), Sociología y cambio conceptual. Ciudad de México: Siglo XXI/Uni-
versidad Nacional Autónoma de México/Universidad Autónoma Metropolitana, pp. 13-40.

Moya, L. A. (2013) José Medina Echavarría y la sociología como ciencia concreta (1939-
1980). Ciudad de México: El Colegio de México.

Moya, L. A. y Girola, M. (2015) “Espacio de experiencia y horizonte de expectativas: ¿Medina y 
Mendieta en la ronda de las generaciones? En Moya, L. A. y Olvera, M. (Coords.), Teoría e his-
toria de la sociología en México. Nuevos enfoques y prácticas. Ciudad de México: Universidad 
Autónoma Metropolitana-Azcapotzalco, pp. 165-215.

Mudrovcic, M. I. (2024) Conceptualizing the History of the Present Time. Nueva York: Cam-
bridge University Press.

Neurath, J. (2002) “Venus y el sol en la religión de coras, huicholes y mexicaneros: con-
sideraciones sobre la posibilidad de establecer comparaciones con las antiguas concep-
ciones mesoamericanas” en Anales de Antropología, 36. DOI: https://doi.org/10.22201/
iia.24486221e.2002.0.23394, pp. 155-177. 

Olvera, M. (2007) “Sociología, cambios conceptuales y temporalidad” en Zabludovsky, G. 
(Coorda.), Sociología y cambio conceptual. Ciudad de México: Siglo XXI/Universidad Nacio-
nal Autónoma de México/Universidad Autónoma Metropolitana, pp. 41-69.

Ortner, S. (1984) “Theory in Anthropology since the Sixties” en Comparative Studies in So-
ciety and History, 26(1), pp. 126-166.

Osés, J. J. (2015) “Autoridades religiosas ‘múltiples’ y estrategias de legitimación en un con-
texto popular de la Ciudad de México” en Alteridades, 25(49), pp. 69-80.

Otálora, L. (2016) “Una reflexión sobre el entorno a o las devociones modernas” en Anales de 
Antropología, 50. DOI: https://doi.org/10.1016/j.antro.2015.06.003, pp. 148-151. 

Pappe, S. (2024) “Reflexiones en torno a la (re)presentación de pasados ausentes” en Ron-
zón, J. (Coord.), Historiografía: nuevas trayectorias. Ciudad de México: Universidad Autó-
noma Metropolitana, pp. 21-57.

Pereira, V. y Morello, G. (2022) “Entre el opio del pueblo y la búsqueda de la salvación. Apro-
ximaciones a la religiosidad vivida desde América Latina” en Revista de Estudios Sociales, 
82. DOI: https://doi.org/10.7440/res82.2022.01, pp. 3-21. 

Pérez-Taylor, R. (2009) “La formación del cristianismo en los primeros siglos y la evangeli-
zación americana como segunda conquista espiritual” en Anales de Antropología, 34. DOI: 
https://doi.org/10.22201/iia.24486221e.2000.1.13052, pp. 337-260. 

Proctor, F. (2014) “Amores perritos: Puppies, Laughter and Popular Catholicism in Bour-
bon Mexico City” en Journal of Latin American Studies, 46(1). DOI: https://doi.org/10.1017/
S0022216X13001557, pp. 1-28. 

Puga, C. (2018) “El camino de la modernidad. Las ciencias sociales mexicanas durante la 
primera mitad del siglo XX” en Contreras, O y Puga, C. (Coords.), Las ciencias sociales y el 
Estado nacional en México. Ciudad de México: Fondo de Cultura Económica, pp. 147-170.

Ramírez, M. y Everett, M. (2018) “Imagining Christian Sex: Reproductive Governance and 
Modern Marriage in Oaxaca, Mexico” en American Anthropologist, 120(4). DOI: https://doi.
org/10.1111/aman.13115, pp. 684-696. 

Ramírez, M. R. (2020) Mujeres en círculo. Espiritualidad y corporalidad femenina. Ciudad 
de México: Universidad Autónoma Metropolitana-Iztapalapa/Bonilla Artigas editores.

Rieger, I. A. (2023) “Popular Religion or Lived Religion? Exploring Indigenous Religious 
Festival Practice in Mexico” en International Journal of Latin America Religions, 7. DOI: 
https://doi.org/10.1007/s41603-023-00191-z, pp. 124-146. 

Robledo, G. y Cruz, J. L. (2005) “Religión y dinámica familiar en Los Altos de Chiapas: la cons-
trucción de nuevas identidades de género” en Estudios Sociológicos, 23(68), pp. 515-534.

Rodríguez, A. (2025) “Narrativas liberales sobre lo religioso en la escritura de Vicente Riva 
Palacio” en Historia y Grafía, (32)64. DOI: 10.48102/hyg.vi64.527, pp. 187-227. 

Rodríguez, A. (2024) “Narrativas del cambio religioso en México: escritura política del pre-
sente en las ciencias sociales (1940-1990)” en Bárcenas, K. y Zavala, E. (coords), Ruptu-
ras epistémicas desde lo religioso y la cultura política: repensar las categorías para mirar 
y mirarnos. Ciudad de México: Instituto de Investigaciones Sociales-Universidad Nacional 
Autónoma de México/Centro de Estudios Sociológicos-El Colegio de México. En dictamen.

Rodríguez, A. (2022) San Pascualito: etnografía histórica de las configuraciones religiosas 
de un santo esqueleto en Chiapas y Guatemala. Tesis de doctorado en Antropología. Ciudad 
de México: Universidad Nacional Autónoma de México.

Ronquillo, M. y Acosta, M. (2024) “Las exégesis del susto: la enfermedad y la COVID-19 en-
tre los rarámuris contemporáneos” en Alteridades, 34(67). DOI: https://doi.org/10.24275/
CTQV4795, pp. 51-62. 

Ruiz, R. (2023) “Sociología de las religiones: una aproximación desde los manuales de la disci-
plina” en Estudios Sociológicos, 42. DOI: https://doi.org/10.24201/es.2024v42.e2166, pp. 1-10. 

Salgado, E. (2022) “Tribu y religión en la formación y consolidación del Estado saudí” en 
Anales de Antropología, 56(1). DOI: https://doi.org/10.22201/iia.24486221e.2022.76003, 
pp. 57-65. 

Serafino, G. (2016) “Los ‘úlitmos’ Tlahmaquetl nahuas: continuidades e innovación en la 
montaña de Guerrero” en Anales de Antropología, 50(2). DOI: https://doi.org/10.1016/j.an-
tro.2016.05.005, pp. 288-302. 

Singer, E. O. (2017) “Lawful Sinners: Reproductive Governance and Moral Agency Around 
Abortion in Mexico” en Culture, Medicine and Psychiatry, 42. DOI: https://doi.org/10.1007/
s11013-017-9550-y, pp. 11-31. 

Suárez, H. J. (2018) “La socioantropología de la religión en México. Historia y horizontes” 
en Cultura y representaciones sociales, 12(24). DOI: https://doi.org/10.28965/2018-024-01, 
pp. 9-16. 

Suárez, H. J., Bárcenas K. y Delgado, C. (2019) “Introducción” en Suárez, H. J., Bárcenas, K. 
y Delgado, C. (Coords.), Estudiar el fenómeno religioso hoy: caminos metodológicos. Ciudad 
de México: Instituto de Investigaciones Sociales-Universidad Nacional Autónoma de México, 
pp. 9-27.

Truitt, J. (2010) “Courting Catholicism: Nahua Women and the Catholic Church in Colonial 
Mexico City” en Ethnohistory, 57(3). DOI: https://doi.org/10.1215/00141801-2010-004, pp. 
415-444. 

Tuman, J. P., Roth-Johnson, D. y Jelen, T. (2013) “Conscience and Contexts: Attitudes 
Toward Abortion in Mexico” en Social Science Quarterly, 94(1), pp. 100-112.



225224

47

Vargas, E., y Potter, J. y Fernández, L. (2009) “Religious Affiliation, Ethnicity, and Child 
Mortality in Chiapas, México” en Journal for Scientific Study of Religion, 48(3). DOI: ht-
tps://doi.org/10.1111/j.1468-5906.2009.01467.x, pp. 588-603. 

Wentzell, E. (2017) “Performing Piety in Sexual Health Research: Gender, Health and Evan-
gelical Christianities in a Mexican Human Papillomavirus (HPV) Study” en Anthropology & 
Medicine, 24(3). DOI: https://doi.org/10.1080/13648470.2017.1284999, pp. 334-349.

Zaremberg, G. (2023) “¿Redes flexibles? Un análisis de élites político-religiosas conser-
vadoras anti-género en México” en Acta Sociológica, 92. DOI: https://doi.org/10.22201/
fcpys.24484938e.2023.92.87728, pp. 91-126. 

Zavala-Pelayo, E. (2011) “Teorías, teorizaciones, tiempo y contextos: un esquema conceptual 
para analizar teorías sociológicas y lo que hay detrás” en Estudios Sociológicos, 85, pp. 33-59.

Zavala-Pelayo, E. (2024a) “Desplazamientos, crítica selectiva y desciframientos reflexivos 
en el estudio de lo religioso”. Conferencia en el Conversatorio El campo de estudios sobre 
religión en México: un acercamiento reflexivo a su configuración. Inédito. Universidad Autó-
noma Metropolitana-Xochimilco.

Zavala-Pelayo, E. (2024b) “Historicizing Secular Subjectivities: Conceptual Erasures 
and Subjective Multi-Hybridizations” en Religions, 15(8). DOI: https://doi.org/10.3390/
rel15081010, pp. 1-17. 


