THIS ARTICLE EXPLORES THE RELATIONSHIP between the psychoanalytical
ideas and approaches, and Bourdieu's sociological analysis of modern
artistic and cultural expressions, through the analysis of some articles
that address this relationship and shedding new light on Bourdieu’s and
Lacan’s approaches to cultural production. The article will focus on the
possible parallels between the notions of “Agent” and “Barred Subject”,
“Rules of the Field” and “Symbolic Order”, with special attention to the
Lacanian notion of the “Real” and its relationship with Field theory,
finally proposing “Reflexivity” as a way to manifest social tension in the
production of specific fields.

Keywords: Lacan, fields theory, psychoanalysts,
reflexivity, symbolic order, censorship.

* Doctor en Ciencias Humanas y Sociales de la Universidad Nacional de Colombia
(sede Medellin). Actualmente es profesor exclusivo de la Universidad Nacional

de Colombia (sede La Paz). El articulo fue escrito como parte de un proyecto de
investigacién posdoctoral en la Pontificia Universidad Javeriana.

Aproximaciones
lacanianas

a Pierre Bourdieu:
campos, agentes y lo “Real”

JuaN CamiLo LEE PENAGOS*

ESTE ARTICULO EXPLORA LAS RELACIONES entre las ideas y planteamientos
sicoanaliticos y el analisis sociolégico bourdiano, a través de un recorrido
por algunos articulos que tratan esta relacién, e iluminando de nuevas
maneras los acercamientos bourdianos y lacanianos. El articulo se
centrard en los posibles paralelismos entre las nociones de “Agente”

y “Sujeto barrado”, “Reglas del Campo” y “Orden Simbdlico”, con especial
atencién a la nocidén lacaniana de lo “Real” y su relacién con la teoria de los
campos bourdiana, proponiendo finalmente la “reflexividad” como forma

de manifestar la tensién social en la produccién de los campos especificos.

Palabras clave: Lacan, teoria de los campos, sicoandlists,
reflexividad, orden simbdolico, censura.



VEREDAS, REVISTA DEL PENSAMIENTO SOCIOLOGICO

47

Introduccion
Algunos autores han adelantado preguntas respecto a la oscura relacién de

Bourdieu con los planteamientos sicoanaliticos. Los articulos de Fourny &
Emery, Steinmetz y Lane tienen intenciones tanto de reflexién teérica como
de rastreo de menciones de conceptos. Presentaremos y comentaremos
sus cuestionamientos referidos al uso de términos freudianos por parte de
Bourdieu (Lane), la propuesta de las homologias o paralelismos entre orden
simbdlico y capital simbdlico, y entre el habitus y lo imaginario (Steinmetz),
y el rastreo conceptual (Fourny). A partir de lo anterior, adelantaremos un
paralelismo entre las nociones de “agente” y “sujeto barrado” para finali-
zar con la revisién de la nocién de “reflexividad” como caracteristica de las
producciones de los campos especificos que apuntaria a una critica sobre la
“autonomia” de los campos. El recorrido conceptual que se hara, facilitara
el andlisis de la reflexividad en los productos de los campos culturales.

Steinmetz
Tal vez el més significativo de los aportes encontrados en la construccién de

la relacién “denegada” por Bourdieu entre su obra y el sicoanalisis lacaniano
es el que hace Steinmetz, no sélo al evidenciar tal “denegacién” —en el sen-
tido freudiano- sino también al sugerir los primeros caminos para dilucidar
tal relacién a través de la puesta en evidencia de la correspondencia entre el
concepto lacaniano de Orden Simbdlico y el bourdiano de Capital Simbélico,
y entre el Habitus socioldgico y lo Imaginario sicoanalitico. El concepto de
“denegacién” freudiana que Steinmetz usa para describir la relacién entre
Bourdieu y Lacan en la obra del primero es también utilizada, como lo indica
Steinmetz, por el mismo Bourdieu para explicar la relacién entre la verdad
socioldgica que reside en estado de latencia en una obra literaria y la obra
literaria en si misma: la denegacién consiste en afirmar algo al mismo tiem-
po que se niega, velar algo al mismo tiempo que se muestra. Sin embargo,
como se decia, no es interés en este texto encontrar la influencia y las con-
ceptualizaciones latentes de cuflo sicoanalitico que permean y atraviesan la
obra del socidlogo francés. Nuestro objetivo es hallar o construir paralelis-
mos entre conceptualizaciones, tales como las mencionadas renglones atras,
que también Steinmetz en su articulo desarrolla de manera preliminar. Evi-
denciar que el Orden Simbdlico lacaniano y el Capital Simbdlico bourdiano
pueden verse como conceptos que de alguna manera se corresponden, abre
un largo camino de correspondencias y homologias entre los planteamientos

lacanianos y bourdianos en cuanto a que ambos conceptos son centrales
en las postulaciones tedricas de ambos pensadores. El Orden Simbdlico es
la instancia que sirve como portal hacia el conglomerado humano, hacia la
subjetividad y la pertenencia al orden social, y que atravesara de por vida
al individuo, desde su infancia. Es el que transforma los impulsos biolégi-
cos en pulsiones, es lo que permite que el deseo se constituya como tal; es
decir, como instancia media entre el instinto y la demanda de amor y/o de
presencia. Asi, es un concepto fundamental del armazdn tedrico lacaniano.
El Orden Simbdlico de alguna manera atrapa al individuo en sured y lo cons-
tituye como sujeto, para que luego este sujeto lo reproduzca, lo encarne y sea
hablado por tal Orden. De parecida manera, el Capital Simbdlico bourdiano
funciona a la vez como motor o motivacién de los agentes de cada uno de los
campos especificos, es lo que estos agentes buscan, sacrificando el interés
personal sin més y construyendo ese “interés desinteresado” que cobra valor
al interior de las pugnas en tales campos. Este capital sélo existe en cuan-
to es construido por la comunidad de agentes, que a la vez son agentes en
cuanto reconocen la importancia de tal capital y tanto agentes como capital
obtienen su legitimidad, e incluso su existencia como tales, a través de este
reconocimiento social al interior del campo especifico: la pugna por el Capi-
tal Simbdlico regula y funda toda una forma de intercambios y subjetividad,
de manera homéloga al Orden Simbdélico lacaniano.

El concepto de “campo” seria impensable sin el concepto de Capital Sim-
bélico y pensamos que aquel permite analizar las obras de produccién cultural
de una manera que, ligando las condiciones materiales y sociales que la hacen
posible, tenga en cuenta sus aspectos formales, sin caer en una lectura forma-
lista y sin acudir a mistificaciones sobre la creacién y la genialidad artisticas,
a la vez que las incluye -a las obras- como una entre varias estrategias de
acumulacién de poder y Capital Simbdlico. Es decir que valoramos la relacién
que evidencia Steinmetz, sobre todo en cuanto abre la puerta para relacionar
los planteamientos lacanianos con el concepto de “campo”.

Sin embargo, y habiendo reconocido la importancia del paralelismo
entre Orden Simbdlico y Capital Simbdlico que evidencia Steinmetz, cree-
mos que el Orden Simbélico lacaniano encuentra una correspondencia mas
precisa en una nocién bourdiana que estd intimamente ligada a aquel: la
de “Reglas del Campo”. Al estar més interesado en las relaciones de domi-
nacién que en las condiciones de produccién simbdlica, Steinmetz parece
preferir el concepto de Capital Simbdlico para dar cuenta de la relacién con

el concepto lacaniano, en cuanto a que este concepto no tiene la necesidad



VEREDAS, REVISTA DEL PENSAMIENTO SOCIOLOGICO

47

de ser explicado desde las dindmicas de un campo especifico, puesto que
puede ser reconocido por individuos que no necesariamente sean agentes:
seria el caso, por ejemplo, de reconocidos escritores cuyo Capital Simbdlico
excede las margenes del campo cultural, aun cuando se haya construido a
partir de las pugnas especificas de tal campo. Sin embargo, habria que decir
que mientras el Orden Simbdlico lacaniano es una estructura que asigna
lugares preestablecidos a los individuos que se ven compelidos a ingresar
a él -tipico ejemplo el del hijo que debe asumirse como tal, o aceptar el
nombre propio que sus padres le asignan-, el Capital Simbdlico apunta mas
a sefalar precisamente el lugar que el agente ocupa después de ciertas pug-
nas, de cierta trayectoria, de ciertas jugadas al interior del campo especifi-
co. Es decir, mientras el Orden Simbdlico lacaniano precede al individuo, el
Capital Simbdlico es producto, en buena medida, de las acciones del agente.
En este sentido, lo que precederia al agente que se predispone a hacerse
con Capital Simbdlico es la estructura misma del campo especifico en el
que realizard su trayectoria y que estd, digamos, “objetivada” en las “reglas
del campo” que, de manera implicita o explicita, condicionan las maneras
en que tal capital puede ser obtenido. Steinmetz parece darse cuenta de
esto cuando asegura que “Psychoanalysis is well-suited for analyzing the
transformation of originally symbiotic subjects into agents equipped with
the desire to compete in social 'fields’” (Steinmetz, 2006: 453). Mds alld de
la oscura adjetivacién al individuo como “simbiético”, lo que insinda acd
Steinmetz es interesantisimo: no hay una descripcién profunda en la obra
bourdiana de la manera en que un individuo se transforma en agente de un
campo especifico. ¢Por qué el sicoandlisis brinda herramientas para esta
explicacion? Steinmetz refiere a continuacidn el paralelismo entre Orden
Simbdlico y Capital Simbdlico, trazando, sin profundizar en ello, un nuevo
paralelismo: entre el agente de un campo especifico y el del sujeto barrado
perteneciente al Orden Simbdlico lacaniano (paralelismo que retomaremos
después en este mismo texto). Sin embargo, Steinmetz parece olvidar que
lo que permite a un agente ingresar a un campo no es en primer lugar la
obtencién de Capital Simbdlico, sino mas bien el conocimiento, explicito o
implicito, de las “Reglas del Campo” en el que quiere empezar a desarrollar
su trayectoria, sin cuya obtencién seria imposible adquirir el primero. Son,
pues, las “Reglas del Campo” las que el individuo debe hacer suyas, debe
aprehender, si quiere comenzar a obtener capital especifico y si quiere ser
reconocido por los demds agentes. Si bien lo que desean todos los agentes y
lo que el individuo debe aprender a desear, es el Capital Simbdlico especifico

del campo, que si se adquiere en cantidades importantes puede tener efecto
fuera de los limites del campo en que fue obtenido, este aprendizaje sélo
es posible a través de la incorporacién de las “Reglas del Campo”. De la
misma manera, el infante que necesita ingresar al ordenamiento humano, y
que necesita desear lo que sus semejantes adultos desean, que necesita a su
vez ser reconocido por ellos para asegurar su subsistencia, el infante debe
ingresar al Orden Simbdlico, debe aprehenderlo y encarnarlo. Asi, silo que
se pretende es utilizar la conceptualizacién del sicoandlisis lacaniano para
dar cuenta de la transformacién del individuo en agente, es mas conveniente
equiparar Orden Simbdlico con las Reglas del Campo.

El mismo Steinmetz casi lo dice: “Lacan’s theory of the Symbolic Order
thus sketches out some of the 'microfoundations’ or better, the "psychofoun-
dations’ which permit the operation of the Bourdieuian fields and govern the
production of subjects suited for operating in those fields” (456). Lo que omite
acd Steinmetz es que son las Reglas del Campo lo que permite el funciona-
miento de los campos, puesto que el Capital Simbdlico se obtiene o mantiene
a través de las jugadas que tales reglas permiten. Cabe aca realizar dos citas
para ratificar lo dicho. La primera, de un comentario sobre la obra de Bour-
dieu que hace la arqueologia del concepto de “regla” y que segin el autor
Bourdieu define como “la estructura constrefiidora o constrictora que obliga
a obrar socialmente de una determinada manera” (Reyes, 2006). La segun-
da, del mismo Bourdieu, que dice sobre el campo cientifico:

[...] por muy descarnada que pueda ser alli la competencia, ella queda someti-
da, sino a reglas explicitas, al menos a regulaciones automaticas, como las que
resultan del control cruzado entre los concurrentes, y que tienen por efecto
convertir los intereses sociales tales como el apetito de reconocimiento en “in-
tereses de conocimiento”, la libido dominandi -que estd comprendida siempre
por una parte en la libido sciendi- en libido scientifica, amor puro ala verdad, a
la cual la 1égica del campo —que funciona como instancia de censura y principio
de sublimacién- asigna sus objetos legitimos y las vias legitimas para alcanzar-
los. (Bourdieu, 2003: 112-113)

Este pasaje es significativo. Es evidente el uso de terminologia sicoana-
litica (libido, censura, sublimacién) en aras de explicar los efectos que las
reglas o regulaciones propias de un campo especifico tienen sobre los agen-
tes. Estos efectos son comparables a los que en la teoria lacaniana el Orden
Simbdlico, el orden de los significantes, deja en el cuerpo:



20

VEREDAS, REVISTA DEL PENSAMIENTO SOCIOLOGICO

47

Ya hemos dicho que el significante desmembra el cuerpo, que evacua el goce
del cuerpo, pero esta “evacuacién” (Jacques-Alain Miller) nunca se lleva a cabo
del todo; esparcidos por el desierto del Otro simbdlico, siempre hay algunos
restos, oasis de goce, las llamadas “zonas erégenas”, fragmentos todavia pene-
trados de goce -y son precisamente estos remanentes a los que estd ligada la
pulsién freudiana: circula, pulsa en torno a ellos. Estas zonas erdgenas estdn
designadas conla D (demanda simbdlica) porque no hay nada “natural”, “biols-
gico”, en ellas. (Zizek, 2003: 169)

El deseo surge como una consecuencia de la imposicién del orden simbé-
lico por medio del significante del Nombre-del-Padre; en ese sentido, el deseo
estd siempre condicionado socialmente. Cuando el Nombre-del-Padre aparece
en el horizonte, como soporte de lo simbdlico mismo, prohibe a la madre que,
como resultado de esta misma prohibicidn, se convierte en el “significado” per-

dido en tomo al cual se estructura el deseo sexual. (Stavrakakis, 2007: 75)

Asi, los “intereses” sociales nombrados por Bourdieu como objetos de
la transformacién debida a las reglas del campo quedan equiparados con el
goce presimbdlico del cuerpo, serian lo “natural” o “biolégico” que queda ex-
cluido pero presupuesto en la pulsién y el goce: el deseo inaugurado por el
atravesamiento del significante en el cuerpo es paralelo a la libido especifica
que el agente pone en juego en sus estrategias, mientras los “intereses so-
ciales” serian comparables con el sustrato biol4gico censurado por el Orden
Simbdlico. Cabe hacer la obvia aclaracién que con este paralelismo no se
pretende afirmar que los “intereses sociales” son de algin modo “naturales”
o “biolégicos” sino que ocupan un lugar comparable con el que ocupa el fun-
cionamiento biolégico del cuerpo en el sicoanalisis lacaniano, en cuanto son
lo que serda modificado y transformado en la “libido especifica” de un agente
que se ha convertido en tal al ser atravesado por las “Reglas del Campo”, de la
misma manera que el cuerpo humano y su goce presimbdlico son transforma-
dos en deseo y pulsién socialmente moldeadas a través del Orden Simbdlico,
el orden de los significantes cuando el infante ingresa al mundo social.

Fourny y Emery
Una mencién por parte de Bourdieu de un supuesto “sujeto social”, sefialada
por estos autores (Fourny y Emery, 2000: 107), parece que concretiza la
problemadtica y ambigua relacién del sociélogo con el sicoandlisis en cuanto
da cuenta, segun ellos, de cémo el pensador necesita tomar los términos

sicoanaliticos ubicdndolos no ya en una explicacién individual de la siquis
sino en la explicacién de problemadticas sociales. De la misma manera estos
autores equiparan, siguiendo también la arqueologia conceptual realizada
en los textos de Bourdieu, los conceptos de “sujeto barrado” (lacaniano) y
Habitus, en cuanto ambos parecen acabar con la polaridad entre individua-
lidad y construccién social, y entre libre albedrio y constriccién estructural.
El “sujeto barrado” lacaniano estd, precisamente, barrado en cuanto atrave-
sado por el Orden Simbdlico que lo precede y en donde necesariamente debe
acomodarse para pertenecer al orden social y humano, perdiendo de esta
manera el goce presimbdlico de su cuerpo y asumiendo por siempre este
doble vacio: debe ocupar un lugar que no elige en lo absoluto pues lo pre-
cede y debe renunciar a la experiencia no simbdlica del goce biolégico. Asi
el sujeto estd constituido por lo social, que a la vez lo define y lo excluye,
lo forma y lo vacia, lo constituye y lo niega. De una manera comparable, el
Habitus como concepto explica la relacién entre la supuesta agencia de los
individuos, su experiencia de toma de decisiones con libertad y conciencia,
y la condicién estructurada de tales decisiones que, aunque vividas como
expresiones de subjetividad, incorporan y objetivan las posibilidades dadas
al individuo por su posicién en la organizacién de la sociedad. Es decir, el
Habitus se define como la incorporacién por parte del individuo, como parte
de su intimidad y de su identificacién como sujeto, y como asuncién espon-
tdnea y “natural” de las posibilidades dadas objetivamente por su lugar en
la estructura social, de manera que el Habitus es, retomando la conocida
sentencia, a la vez estructurado y estructurante, en cuanto se forja a través
de la estructura social y asi mismo la reproduce en cuanto facilita que el
individuo haga propias, como decisiones libres, las (im)posibilidades que le
impone su lugar social.

Habiendo reconocido los paralelismos entre Habitus y “sujeto barrado”,
cabe de nuevo hacer la salvedad que desde nuestra visién existe un concepto
bourdiano que se corresponde de manera més acertada con el segundo y
es el de “agente”. El Habitus es un aspecto del individuo bourdiano, més
no el individuo como tal, y se define en tanto pertenece a un conglomerado
de individuos, es decir refiere a una clase social, una subclase o un campo
especifico: el Habitus es lo que resulta, al interior del individuo, de lo colec-
tivo atravesando lo individual. Entre tanto, el “sujeto barrado” es también
un concepto que refiere a lo individual que estd atravesado por lo social,
pero definiendo asi la condicién de la individualidad misma y no uno de sus
aspectos. Para decirlo de manera cortante: el Habitus haria parte del “suje-

21



22

VEREDAS, REVISTA DEL PENSAMIENTO SOCIOLOGICO

47

to barrado”, tanto como sus deseos, sus pulsiones, su libido, etcétera, que
a su vez aparecen como resultado del barramiento mismo; es decir, de la
inscripcidn del sujeto en el Orden Simbdlico. En este sentido creemos més
acertado el acercamiento de Steinmetz al Habitus, en cuanto lo equipara
a lo Imaginario lacaniano (Steinmetz, 2006: 457-458). Como deciamos, el
“agente” se corresponderia més al “sujeto barrado” en cuanto es una no-
cién que también integra las determinaciones sociales y la agencia (como su
nombre lo indica) de la individualidad, y en cuanto por definicién el “agen-
te” se constituye como tal cuando las Reglas del Campo lo atraviesan de la
misma manera en que el sujeto se hace “barrado” —es decir, cuando se hace
sujeto en cuanto tal porque no puede ser sin la barra- al ser atravesado por
el Orden Simbdlico. Dice Lacan: “El efecto de lenguaje es la causa introdu-
cida en el sujeto. Gracias a ese efecto no es causa de si mismo, lleva en si el
gusano de la causa que lo hiende. Pues su causa es el significante sin el cual
no habria ningin sujeto en lo real” (Lacan, 2003: 814). Dice Bourdieu:

[...] cada nuevo recién llegado tiene que contar con el orden establecido en el
campo, con la regla de juego inmanente al juego, cuyos conocimiento y recono-
cimiento (i/lusio) estdn tacitamente impuestos a todos los que entran en el juego
[alos agentes como tales] [...JDel mismo modo que una lengua, este cédigo cons-
tituye a la vez una censura, por los posibles que excluye de hecho y de derecho, y
un medio de expresion, que contiene en unos limites definidos las posibilidades

de invencién infinita [...] (Bourdieu, 1995: 401) (cursivas del autor)

Asicomo el lenguaje forma al sujeto al tiempo que lo hiende, las “Reglas
del Campo” dan al “agente” a la vez la censura y la posibilidad que lo cons-
tituyen como tal.

Lane

Ahora, continuando con el paralelismo nombrado, el “interés social”, que

se ve transformado por el ingreso del agente al campo, ha de quedar “re-
primido” y regresard, después de un efecto de “refraccién”, en la obra de
arte construida ya bajo las normas del campo de su produccién. Esto, segin
Lane, lo propone Bourdieu en un articulo publicado en 1975 y lo reafirma en
Las reglas del Arte. Sin embargo, y a pesar de ser crucial para el argumento
de su articulo, Lane no cita exactamente en dénde Bourdieu afirma tal cosa,
y en ninguno de los dos textos aparece tal afirmacién, hasta donde pudimos

averiguar. A pesar de esta imprecisién, cabe hacer la salvedad para Lane que,
aunque Bourdieu no haya afirmado tal cosa -la homologia entre el trabajo
de la escritura y el trabajo del suefio- no es disparatado hacerla, aunque
siempre aclarando que es una conjetura o una deduccidn a partir del trabajo
del socidlogo y no una propuesta suya, sobre todo si tal paralelismo se va a
criticar, como lo hace Lane. El término que siusa Bourdieu es “denegacién”
o “Verneinung”, término que no interesa a Lane y al que nos referiremos
después. Hay que aclarar que el efecto de “refraccién” que Bourdieu nombra
(2002: 50) para exponer la manera en que la conflictividad social se expresa
en las pugnas por el capital especifico, probablemente fue tomado del libro
de Freud sobre los suefios, en cuanto el analista de la psiquis lo refiere como
el efecto que sufre lo inconsciente al pasar al preconsciente o consciente
mismo (1898: 356). Asi, continuando con la comparacién que hace Lane,
la verdad socioldgica que Bourdieu asegura se puede encontrar en la obra
de arte —y utilizard a la literatura como modelo, en especifico a Flaubert-
es constrefiida al ser expresada en términos que la oscurecen pero que al
tiempo le permiten ser recibida por sus lectores, puesto que dicha “en cru-
do” seria insoportable y no seria aceptada como literatura en modo alguno.
Algo homélogo sucede con el deseo inconsciente en los suefios segun Freud.
La verdad sociolégica ocuparia el lugar de lo inconsciente que necesita del
“trabajo del suefio” para anclarse en imagenes y palabras que la deformen y
le permitan ascender a la conciencia, que seria, en nuestro paralelismo, la
sociedad que recibe a la obra producto del “trabajo de escritura” que ancla-
ria la susodicha verdad a las Reglas del Campo. Es decir que el paralelo que
traza Bourdieu, segin Lane, seria esquematicamente resumido asi:

contenido manifiesto del sueiio: obra de arte
contenido latente del sueiio: Reglas del Campo
deseo reprimido: interés social

trabajo del sueiio: trabajo de escritura
(o de filmacién, o de pintura, etc.).

El contenido latente, asi como las “Reglas del Campo”, logran que la
verdad insoportable (socioldgica o siquica) sea presentable (a la conciencia
o ala sociedad) a través del suefio o de la obra.

Este paralelismo Lane lo expone para cuestionar el uso de los términos
freudianos por parte del sociélogo, llegando a la conclusién de que es equi-
vocado pues, segiin Lane, Bourdieu asegura al mismo tiempo que el “trabajo

23



24

VEREDAS, REVISTA DEL PENSAMIENTO SOCIOLOGICO

47

de escritura” (esto es el trabajo sobre la forma literaria o con las Reglas del
Campo) funciona como represién de las verdades sociolégicas —que podemos
relacionar preliminarmente con el “interés social” que se debié reprimir an-
teriormente para que el agente se constituyera como tal- y como anamnesis
de esas mismas verdades. Lane asegura que Bourdieu se contradice en las
funciones que las Reglas del Campo cumplen en su relacién con el tipo de
verdad sobre la sociedad que se puede encontrar en la literatura, puesto que
es imposible que al mismo tiempo las reprima y las haga conscientes. El pro-
blema que vemos en la critica de Lane, después de haber comprobado que
tal contradiccién no le pertenece a Bourdieu sino a la conjetura del mismo
Lane, es que esto no ocurre necesariamente al mismo tiempo, puesto que
la funcién represora de las Reglas del Campo ocurre en la transformacién
misma del individuo en agente y en la consecuente transformacién de su
“interés social” en libido especifica, cuestién que se materializa en la obra
de arte como jugada realizada para alcanzar ese capital especifico —objeto
libidinal particular—, mientras que la funcién en donde parece revelar la ver-
dad sociolégica ocurre durante el proceso de recepcién de la obra en cuanto
ésta entra en una relacién conflictiva con el Habitus del receptor. Si se tiene
en cuenta que las Reglas del Campo han “refractado” la verdad sociolégica
en la manera especifica de este campo, esta distorsién caracteristica entrara
en conflicto con la distorsién que el Habitus del lector hace para naturalizar
y hacer propias las disposiciones que la estructura social le imponen. Al
poner en entredicho a través de la deformacién al Habitus, el lector puede
entrar en contacto con la verdad sociolégica o inconsciente que se oculta en
la literatura y que le ocultaba aquel. Y esto lo dice Lane, sin percibir que tal
contradiccidén sélo es tal si se olvida que la represiéon de la verdad sociolé-
gica en la obra de arte —en realidad “censura” como veremos- ocurre en un

momento distinto a la anamnesis, y su propio texto lo insinda:

In one account, Flaubert’s form works analogously to the Freudian dreamwork
to encode and hence euphemize the repressed truths it simultaneously reveals
and conceals. In another account, Flaubert’s form is what achieves the work of’
anamnesis by making the reader feel anew all that was previously implicit or
taken for granted. In one account, the truth repressed through Flaubert’s form
corresponds to his inherited wealth and status, the disavowed condition of possi-
bility of a habitus which looks disdainfully down on the world of money on which
it depends. In another account, that repressed truth corresponds to the practical

schemes of perception and appreciation incorporated within Flaubert’s habitus,

which can be rendered explicit through anamnesis. Bourdieu’s understanding
of literary form thus appears caught between the incompatible logics of re-
pression and incorporation, symptomatic interpretation and anamnesis. (Lane,

2012: 80) (cursivas mias)

Poco importa ahora si el individuo de carne, hueso y psiquis tnicas de
Flaubert hizo conscientes sus propias verdades sociolégicas al escribir su
obra —como lo asegura Bourdieu, afirmacién que toma Lane como base de su
critica— puesto que, como “agente”, es decir como autor, las censuré en la obra
v las expresé como literatura: corresponden al paso, a la transformacién de
“interés social” en libido especifica, de individuo en agente, o a Flaubert como
lector de su propia obra, es decir como individuo y no como agente. Lo que
se confunde acé no es el entendimiento de Bourdieu sobre la forma literaria
sino las diferentes funciones de ésta que Lane percibe como contradictorias
aun cuando menciona los diferentes momentos y aun cuando su propio tex-
to da pistas para explicar esas aparentes contradicciones. Lane, finalmente,
ataca como supuestamente contradictoria una interesante conjetura que él
mismo realiza, pero que pone en boca de Bourdieu, tratando de invalidar, sin
éxito, un paralelismo fructifero nacido de su propia cosecha.

Lo verdaderamente problemadtico que parece pasar por alto Lane en su
propia conjetura, pero que de nuevo aparece insinuado en su articulo, es la
distincién entre represién y censura, procesos relacionados, pero claramen-
te diferenciados en el texto de Freud Za interpretacion de los suerios. Esta
aclaracién nos lleva a pensar otros aspectos de este paralelismo entre obra
de arte y suefio, entre deseo reprimido e “interés social” y entre “Orden Sim-
bélico” y “Reglas del Campo”. En el texto de Freud los deseos reprimidos o
inconscientes encuentran en elementos preconscientes una forma de an-
claje para pasar a la conciencia, deformados por el desplazamiento de sus
representaciones. Es decir, como lo sefiala Zizek (2003, 38), en los suefios
aparecen fundidos dos deseos: el inconsciente, que ha sido reprimido con
anterioridad, y el preconsciente, que es producto de los “restos diurnos” o
de una situacién cotidiana que pudo pasar casi desapercibida para el sofian-
te en su momento. Estas dos construcciones se anudan a través del “trabajo
del suefio” y asi es construido el suefio que, a la vez, cumple el deseo incons-
ciente y el deseo preconsciente de maneras, digamos, codificadas o simboli-
zadas, para que puedan ser percibidos en su cumplimiento, por la conciencia.
Esquematicamente se podria decir que el contenido latente es el deseo pre-
consciente y el contenido literal es el suefio mismo. El primero sirve como

25



26

VEREDAS, REVISTA DEL PENSAMIENTO SOCIOLOGICO

47

“censura” al deseo inconsciente o reprimido: la represidén es pues, anterior a
la censura y al sueilo mismo. Es decir que la codificacién o deformacién del
deseo reprimido no es la represién misma, sino que este proceso es llamado
por Freud “censura” y actia sobre lo que ha sido reprimido anteriormente:
sélo es posible censurar lo que pertenece ya al inconsciente. Ahora, conti-
nuando con el paralelismo con Bourdieu, el “trabajo de escritura” seria el
equivalente al proceso de censura que se realiza en el suefo, mientras que la
transformacidn del “interés social” en libido especifica —que sucede cuando
el sujeto se convierte en agente, es decir, previamente a la escritura de la
obra- seria el proceso de represién previa a ella. Las Reglas del Campo en
primera instancia convierten al individuo en agente y luego se materializan
a través del “trabajo de escritura” (que bien podria ser “trabajo de rodaje” o
“trabajo plastico” pensando en otros campos de produccién cultural diferen-
tes al literario). En la obra de arte, entonces, residen dos verdades: primero,
la que se “refracta” y es la verdad sociolégica, insoportable a menos que sea
puesta en términos de las Reglas del Campo, y la que reside en el mecanismo
mismo de censura y refraccién, es decir la mecédnica de las Reglas del Cam-
po. Esto no es en absoluto nuevo y estd manifestado en Zas reglas del arte
de Bourdieu, aunque sin hacer la comparacién directa ni esquematica con la
interpretacién de los suefios de Freud.

Asi, habria que relacionar en nuestro paralelismo, a las Reglas del Cam-
po con dos términos sicoanaliticos para explicar sus dos funciones al interior
de la dindmica de los campos y la produccién de obras de arte: en un primer
lugar, las Reglas del Campo actiian como el Orden Simbdlico lacaniano en el
paso del agente al interior del campo; en segundo lugar actiian como el meca-
nismo de “censura” en la elaboracidén de la obra de arte, al “refractar” la ver-
dad sociolégica en su paso a la literalidad de aquella. Finalmente, estas dos
funciones se pueden entender como andlogas, pero que surten su efecto en
momentos ldgicos distintos y que corresponden a su vez en la analogia con
los términos siconaliticos, a la distancia entre consciente e inconsciente. Asi,
la exterioridad del campo —ya sea como “interés social” del individuo que en-
tra al campo o como verdad sociolégica reprimida en la obra— es comparable
con el inconsciente y con el estado presimbdlico del individuo, mientras que
las materializaciones de las Reglas del Campo —las obras mismas- se pueden
comparar con las expresiones simbdlicas del suefio que pueden ser asumidas
y toleradas por la conciencia, es decir, su contenido literal; mientras que las
Reglas en si mismas se pueden comparar con el contenido latente. Se pueden

rastrear en la obra de Lacan las referencias a la relacién entre la represion 'y

el Orden Simbdlico, pero es en uno de sus textos mas tempranos, “Funciény
campo de la palabra y del lenguaje en psicoandlisis”, en donde ésta se puede
encontrar expresada de maneras contundentes, por ejemplo:

La ley primordial es pues la que, regulando la alianza, sobrepone el reino de la
cultura al reino de la naturaleza entregado a la ley del apareamiento. La pro-
hibicién del incesto no es sino su pivote subjetivo, despojado por la tendencia
moderna hasta reducir a la madre y a la hermana los objetos prohibidos a la
eleccién del sujeto, aunque por lo demas no toda licencia quede abierta de ahi
en adelante. Esta ley se da pues a conocer suficientemente como idéntica a un
orden del lenguaje. (Lacan, 2003: 266)

éNo es acaso sensible que un Levi-Strauss, sugiriendo la implicacién de
las estructuras del lenguaje y de esa parte de las leyes sociales que regula la
alianza y el parentesco conquista ya el terreno mismo en el que Freud asienta

el inconsciente? (Lacan, 2003: 274)

Estas explicaciones nos ayudan a asentar la comparacién con el paso del
individuo al agente y la transformacién de su “interés social” en libido es-
pecifica, y a constatar su relacién con el inconsciente y lo reprimido. Ahora,
cabe citar a ambos autores explicitamente para concretar el recorrido que
hemos realizado hasta ahora:

Los sistemas [el inconsciente y el consciente o preconsciente], que no son en si
nada psiquicos y no resultan nunca accesibles a nuestra percepcién psiquica, pue-
den ser comparados a las lentes del anteojo, las cuales proyectan la imagen. Con-
tinuando esta comparacién, corresponderia la censura situada entre dos sistemas
ala refraccion de los rayos al pasar a un medio nuevo. (Freud, 1898: 356)

De hecho, toda influencia y toda restriccién ejercidas por una instancia ex-
terior al campo intelectual es siempre refractada por la estructura del campo

intelectual [...] (Bourdieu, 2002: 50) (cursivas mias)

Las Reglas del Campo se podrian asociar entonces con el Orden simbé-
lico de dos maneras: como elementos de represién cuando el individuo se
convierte en agente y como elementos de censura, cuando la verdad socio-
l6gica es refractada en la obra de arte.

27



28

VEREDAS, REVISTA DEL PENSAMIENTO SOCIOLOGICO

47

El agente barrado
Se habia hecho el paralelo entre el agente bourdiano y el sujeto barrado la-
caniano en cuanto ambos se constituyen como tales al ser atravesados por
una estructura o un conjunto de normas, explicitas y/o implicitas: el Orden
Simbdlico y las Reglas del Campo, y de esta manera en cada uno se debian re-
primir ciertas caracteristicas: el goce presimbdlico en uno, el “interés social”
—como lo llama Bourdieu- en el otro. Y asi como el deseo del sujeto aparece
después de este atravesamiento, en el agente aparece la libido especifica que
lo lleva a buscar el Capital especifico del campo en el que ha ingresado. Se
decia también que en la ensefianza lacaniana el sujeto aparece “barrado” por
las consecuencias que su ingreso en el Orden Simbdlico tiene en su consti-
tucién misma: el niicleo del sujeto es la enajenacién, en cuanto su causa, su
origen, es externo a él, y su experiencia misma como sujeto no puede ser ubi-
cada en el orden de los significantes que lo nombran y constituyen. Ademads,
su deseo serd siempre un sustituto del goce reprimido previo a su ingreso en
lo simbdlico. Esa doble falta es el sujeto como tal. Ahora, dada la compara-
cidén con el agente, se podria decir de este concepto bourdiano que también
esta “barrado”: las Reglas del Campo lo preceden y lo constituyen, enajendn-
dolo, y a la vez el “interés social” que lo constituia como individuo externo
al campo debe ser reprimido para la aparicién de la libido especifica. Sus
actuaciones como agente, es decir, las jugadas al interior del campo en aras de
hacerse con el Capital especifico, estarian marcadas por esas dos faltas cons-
titutivas: asi como el deseo del sujeto estd siempre insatisfecho, la busqueda
de Capital por parte del agente se renueva unay otra vez en cuanto a que su
nucleo estd perdido, de la misma manera que el goce presimbdlico para el su-
jeto: el “agente barrado” busca de manera encubierta en el Capital especifico
la satisfaccion del “interés social” que reprimié al ingresar al campo, pero en
tanto sus actuaciones estan atravesadas por las Reglas, siempre quedara insa-
tisfecho. En todo caso, aun cuando tanto las Reglas del Campo como el Orden
Simbdlico se constituyen en instancias externas que determinan al sujeto o al
agente, y lo constrifien, también es cierto que es a través de ellas que agente y
sujeto pueden relacionarse con otros miembros del campo o de la sociedad, y
de expresarse, entre otras posibilidades: a la vez que reprimen abren nuevas
posibilidades de libertad y de agencia para los sujetos.

Bourdieu asegura que en la obra de arte reside una “verdad sociolégica”
que ha pasado por un proceso de censura debido a las Reglas del Campo.
Afirma que el “interés social” del agente debe ser transformado -nosotros
afladiremos ser reprimido- para llegar a ser libido especifica, también por

el efecto de tales reglas. {Qué relacién existiria entonces entre tal “verdad”
v el “interés social” que el agente ha debido reprimir? Pero antes de respon-
der a esta pregunta habria que responder otra, que al parecer Bourdieu no
responde a profundidad: dqué es el “interés social” del individuo anterior a
su ingreso en el campo? En el fragmento anteriormente citado y en donde
aparece la expresién “intereses sociales”, Bourdieu seflala como ejemplo de
estos el “deseo de reconocimiento” y la “libido dominandi”, es decir, deseo
de poder que se convertirian entonces en “libido scientifica” en el campo
cientifico o, ailadiriamos nosotros, en “libido cinematografica” en el campo
cinematografico, “libido artistica” en el campo artistico, etc. Pareciera que
Bourdieu apuntara aca a sefialar una serie de deseos constitutivos de la
vida social en general: poder, reconocimiento, y se podrian agregar riqueza,
bienestar, prestigio, etcétera, que serian intereses individuales cuya conse-
cucidn se lograria sélo a través de la vida social: “default” en la relacién entre
el individuo y el conglomerado humano, marcados histérica y socialmente:
“Esto equivale a decir que el concepto de interés, tal como yo lo constru-
yo, estd totalmente desarticulado del interés trans histérico y universal de
la teorfa utilitarista” (Bourdieu y Wacquant, 2005: 174). Los ejemplos que
Bourdieu pone en Zas reglas del arte concernientes a Flaubert, estdn enmar-
cados en la situacién de clase del autor: no son inicamente deseos “puros” o
“esenciales” sino que, al igual que las libidos especificas, estdn configurados
por condiciones sociales determinadas. Estos “intereses sociales” parecen
responder a la estructura social mas general, a la estructura de las clases o
subclases sociales. En Zas Reglas del Arte parece que la estructura social que
configura tales intereses estd intimamente ligada a esa “verdad sociolégica”
que reside en la obra. En el caso concreto de Flaubert, su “interés social”
transformado en deseo de constituirse como escritor auténomo frente a los
requerimientos burgueses o politicos, le da —segin Bourdieu- una visién
objetiva de la estructura social que determina ese mismo “interés social”:
casi como si la estructura social creara el espacio para que un “médium” la
expresara a través de la literatura. En todo caso, “verdad” e “interés” es-
tdn intimamente ligados: el segundo estaria determinado por la estructura
que es revelada en la primera. El “interés social” que subyace a la libido del
“agente”, estaria expresado en sus jugadas al interior del campo y estruc-
turado tanto por la estructura social externa al campo como “censurado” o
refractado por las reglas de éste, al ser expresado en las obras. Asi, reprimi-
dos o censurados, tanto el “interés” del agente como la “verdad” que subyace
en la obra, se podrian considerar como “Reales”, en términos sicoanaliticos

29



30

VEREDAS, REVISTA DEL PENSAMIENTO SOCIOLOGICO

47

lacanianos, en relacién con el campo de produccién cultural: aparecen en la
obra y en las dindmicas del campo como determinantes, pero sélo visibles a
través de “refracciones” o deformaciones; son exterioridades a las que tanto
el “agente barrado” como la obra tienden y nunca alcanzan; su expresién
directa es imposible al interior del campo; los cambios al interior de éste,
por auténomo que sea, son producidos por cambios en esa exterioridad pro-
hibida y aquel debe adaptarse a estos.

Lo “Real”y la exterioridad de los campos
Estas caracteristicas las comparten con lo “Real” lacaniano y se relacio-

narian con el “agente barrado” de la misma manera que éste con el “sujeto
barrado”. En este sentido, podemos utilizar tres propuestas de tres pensa-
dores politicos de raigambre lacaniana como sustento para la anterior pro-
puesta: la concepcién zizekiana de la “lucha de clases” como lo “Real” de
toda configuracién ideolégica, la diferencia entre “la politica” y “lo politico”
que retoma Stavrakakis para explicar cémo el segundo se constituye como
lo que la primera reprime, las relaciones entre revolucién y Orden Simbdli-
co que establece Pavén Cuellar.

En dos de sus textos, por lo menos, Zizek asigna explicitamente a la
“lucha de clases” marxista el estatuto de Real lacaniano; es maés, lo coloca
como ejemplo paradigmaético de Real en el ambito de la teoria politica. La
“lucha de clase” o el “antagonismo” —en términos de Laclau y Mouffe- es lo
que impide que la totalidad social se cierre y pueda ser experimentada como
unidad, y que a la vez subyace a todo fenémeno social: una y otra vez se in-
tenta “domesticar” tal lucha, y ella se resiste siempre a tal simbolizacién, a
tal insercion en el orden social. La “lucha de clases” existe, entonces, como
todo Real, como una serie de efectos cuya causa parece no existir, como “un
efecto que existe para borrar las causas de su existencia” ( Zizek, 2003a: 32).
En el otro texto, Zizek expone la idea de que la “lucha de clases” NO es una
especie de explicacién tltima de todo fenémeno social, sino un limite que se
le impone a todo intento por unificar la estructura social:

Asi es como podriamos releer incluso la nocién clasica de “lucha de clases”:
ésta no es el dltimo significante que da sentido a todos los fenédmenos sociales
(“todos los procesos sociales son en ultimo andlisis expresiones de la lucha de
clases”), sino —-todo lo contrario- un cierto limite, una pura negatividad, un
limite traumaético que impide la totalizacién final del campo social-ideolégico.

La “lucha de clases” estd presente sélo en sus efectos, en el hecho de que todo

intento de totalizar el campo social, de asignar a los fenémenos sociales un
lugar concreto en la estructura social, estd siempre abocado al fracaso. (Zizek,
2003: 214)

De la misma manera en que acé aparece la “lucha de clases”, se podria
decir que aparece la “verdad sociolégica” en la obra de arte: un efecto que
intenta borrar su causa. Cabe recordar que en Bourdieu esta “verdad” es
la estructura de un conjunto social, cambiante en si misma, captada en un
momento determinado. Tal estructura, que aparece velada en la obra, es la
que ha creado un espacio que permite la aparicién de un campo y un autor
como los estudiados en la obra, y que a su vez la expresan, pero veladamen-
te: la estructura aparece como causa de la obra, inicamente para velarse a si
misma a través de ésta, es decir, para “refractarse” a través de las Reglas del
Campo (y es en este sentido que puede comprenderse que Bourdieu llame a
tales reglas y a los autores como médiums de las estructuras). Asi, la “ver-
dad socioldgica” que aparece censurada en la obra debe ser comprendida
como una forma del antagonismo social —o de la “lucha de clases”, si se pre-
fiere el término marxista-. Por su lado, el “interés social” del agente deberia
ser entendido de una manera parecida, en cuanto es moldeado también por
ese antagonismo. Tanto el “interés” como la “verdad” quedan como Reales
que intentan ser expresados a través de las Reglas del Campo, pero que per-
manecerian siempre innombrados como tales, al igual que el antagonismo o la
“lucha de clases” en las expresiones ideolégicas. En este sentido, la “verdad” y
los “intereses” tendrian el mismo estatuto “Real” que lo inconsciente.

Acé cabria recordar a Stavrakakis y su sentencia: “Lo politico se con-
vierte en una de las formas de encuentro con lo real [lacaniano]” (2007:
114). De una manera muy cercana al argumento de Zizek sobre la “lucha de
clases”, Stavrakakis propone “lo politico” como constitutivo de una organi-
zacién social y se contrapone a “la politica”, que es donde se discute expli-
citamente el régimen social; es decir, se define como una parte, un sector,
del todo social. Asi, mientras lo politico estd presente en toda la sociedad y
la constituye, la politica es apenas el sector de esta en donde se lo discute,
se lo disputa: en ultimas, en donde se intenta “domesticarlo”, de la misma
manera en que el Orden Simbdlico intenta aprehender lo Real: la politica es
un intento por reprimir lo politico (113). El momento de lo politico aparece
cuando una forma politica ha entrado en crisis, es decir, cuando como orden
significante ha fallado a la hora de encubrir su falta esencial y su Real se ha
hecho patente.

31



32

VEREDAS, REVISTA DEL PENSAMIENTO SOCIOLOGICO

47

Lo politico no es lo real per se sino una de las modalidades por las que expe-
rimentamos un encuentro con lo real; es la forma dominante que toma este
encuentro dentro del nivel socio-objetivo de la experiencia. El momento de lo
politico es el momento posibilitado por la causalidad estructural de este real,
un momento unido al surgimiento de una falta constitutiva en nuestras repre-

sentaciones fantasmaticas de la sociedad. (Stavrakakis, 2007: 116)

Asi, si “la politica” es un intento por reprimir “lo politico” y se genera en
un espacio social determinado y delimitado, se podria comparar entonces con
un “campo” bourdiano: “la politica” como el “campo de poder”. Extrapolando
la comparacién, “lo politico” se constituiria asi como lo exterior a todos los
campos, incluso al mismo “campo de poder”, pero que al tiempo los constituye
y los atraviesa, y al interior de ellos se intentaria, desde diferentes Reglas,
“domesticarlo”, refractarlo, dar cuenta de ello sin mencionarlo explicitamen-
te. En el caso de los campos de produccién cultural es importante recordar la
manera en que Bourdieu insiste en la importancia de su “autonomia” frente a
aspectos exteriores que intentan imponerse como formas de legitimacién en
suinterior. Esta “autonomia” es la forma de nombrar el nivel de represién que
las Reglas del Campo ejercen sobre otro tipo de intereses distintos al especifi-
co del campo. Sin embargo, acd es conveniente aclarar uno de los puntos de la
teoria de Bourdieu: la estructura del campo especifico, y por ende sus Reglas,
se organiza de manera homdloga a la estructura del todo social y, por tanto,
segun lo que hemos visto, lo Real del antagonismo también la define. Es decir
que incluso para los campos mas auténomos, como el cientifico, la supuesta
exterioridad del conflicto social no es tal, pues a pesar de la existencia de las
Reglas, lo Real del antagonismo atraviesa también las pugnas en su interior,
y estructura y organiza las posiciones de los agentes de maneras homdlogas a
cémo se organiza la sociedad en su conjunto.

Tal autonomia recuerda una forma de definir lo Real a la que apela Pavén
Cuellar tratando de explicar el constante fracaso de las revoluciones sociales
y, a través de estos ejemplos, de toda organizacién politica. Pavén explica lo
Real como lo politicamente imprevisible, como lo que no puede ser calculado
en los ordenamientos 16gicos o racionales que determinan un régimen politi-
co, revolucionario o no. Pavén compara lo Real con las “masas” que se aglo-
meran alrededor de un centro de poder, para apoyarlo o para amenazarlo. Lo
Real, siguiendo a este autor, es una exterioridad del orden politico o simbdélico
—como ya lo hemos dicho-, pero Pavédn lleva esta afirmacién a un extremo: lo
Real contiene a lo Simbélico, lo Imposible contiene a lo Posible:

Como la exclusién de lo real condiciona la existencia de todo lo simbdlico, el uni-
verso légico, desde luego, debe considerar lo real, pero no de manera positiva,
conteniéndolo como simple elemento constitutivo, sino de manera negativa,
dejandose contener por él como por lo excluido [...] El universo légico de lo
posible se ve asi paraddjicamente comprendido en lo imposible. (Pavén Cuellar,
2014: 38)

Ahora, retomando las reflexiones sobre la exterioridad del campo y la
autonomia, en tanto lo que lo determina debe ser negado en su interior,
cabe reafirmarlo aca a través de esta lectura de Pavén. Lo politico, como
lo externo al campo, lo rodea y lo contiene, pero a la vez lo atraviesa, lo
Real contiene los intentos por domesticarlo en los cédigos o lenguajes que
se imponen al interior de un campo. Asi, tenemos que la “lucha de clases”
o el antagonismo, en tanto condicién social que estructura y determina la
organizacién de la sociedad pero que no puede ser simbolizado e impide que
la sociedad misma se cierre y se establezca como una unidad arménica, se
puede entender como “lo politico” en términos amplios que, a su vez, es re-
primido, “domesticado”, simbolizado, no sélo a través del sector especifico
de “la politica” —como propone Stavrakakis— sino también a través del con-
junto de Reglas de los diferentes campos especificos bourdianos: lo Real del
antagonismo es lo exterior al campo de produccién cultural simbdlica y que
lo determina, como deciamos, a través de la represién del “interés social”
en el agente, y a través de la censura que refracta la “verdad sociolégica” en
la obra de arte. Lo Real es lo que la autonomia del campo pretende excluir.

La posibilidad de entender a los diferentes campos bourdianos como
sectores sociales diferenciados que intentan simbolizar o refractar lo Real
del antagonismo social a través de sus propias formas de expresién —-o Re-
glas del Campo-, recuerda otro de los razonamientos de Pavén Cuellar, esta
vez referente a la existencia, dentro del gran Otro, de pequeiias zonas inde-
pendientes, con estructuras significantes méds o menos diferenciadas. Con un
lenguaje que recuerda sorprendentemente al utilizado por Bourdieu, Pavén
Cuellar da cuenta de las diferentes maneras en que una misma estructura
social puede ser comprendida por clases sociales o sujetos que estan insertos
en ella, pero que la entienden dependiendo, precisamente, de ese lugar que
ocupan (Pavén Cuellar, 2014:100). En este mismo sentido, el autor argumen-
ta que hay varios Otros, varios érdenes simbdlicos. Asi, podriamos sefialar
que cada campo bourdiano funcionaria como uno de estos diferentes 6rde-
nes, que a su vez hacen parte de una estructura, un Otro que los comprende

33



34

VEREDAS, REVISTA DEL PENSAMIENTO SOCIOLOGICO

47

atodos. Vincular la exterioridad del campo conlanocién de Real lacanianay
através de ésta con varias nociones y herramientas sicoanaliticas, facilitara
la comprension de las relaciones entre los productos de un campo especifico
(por ejemplo, en el campo de la literatura, a las novelas) con la pugnacidad
social y las tensiones politicas que de ella derivan. Esta vinculacién permite
no solamente aclarar la misma dindmica conceptual de la propuesta bour-
diana, sino también complementarla, en tanto se facilitaria el didlogo con las

nociones sicoanaliticas.

Conclusiones: propuesta sobre la reflexividad
Hasta ahora se ha visto la manera en que el paralelismo entre Orden sim-
bélico lacaniano y las Reglas del Campo bourdianas permite profundizar en
el acercamiento entre otros conceptos de los autores, en particular entre el
Agente del campo especifico y el Sujeto barrado, en tanto ambos estdn atrave-
sados por estructuras de cardcter simbdlico que los preceden y los deforman,
y que a la vez determinardn sus intereses o deseos. Asi mismo, se ha visto la
manera en que lo 7eal lacaniano, siguiendo a diferentes autores, es 1til para
comprender las tensiones sociales o la “verdad sociolégica” que es censurada
en las obras de arte por las Reglas del Campo. Y asi se ha llegado a la impor-
tancia del concepto de “autonomia” de los campos, en tanto ésta es definida
también por la Reglas del Campo y se constituye como lo que diferencia al
campo especifico de la generalidad social, aun cuando ambas instancias es-
tdn atravesadas por lo Real. Partiendo de esto, en este articulo se propone
la nocién de “reflexividad” como la manera en que los productos culturales
podrian mencionar eso Real que debe ser censurado y reprimido.

Habria que aclarar que la “autonomia” en un principio y segun los plan-
teamientos bourdianos, es caracteristica fundamental de cualquier campo
constituido, y consiste en el grado de modificacién que es ejercido sobre los
“intereses sociales” de los agentes al ingresar al campo y el grado de inde-
pendencia que tienen las formas de legitimacién y lucha dentro del campo
frente a formas externas y de otros campos de obtener beneficios. La “auto-
nomia” bourdiana se relaciona de manera directa con las Reglas del Campo
en cuanto son éstas las que, en mayor o menor medida, establecen los gra-
dos de distorsién que la exterioridad del campo sufrird en su interior. Por
supuesto, por esto mismo, siempre sera una “autonomia relativa” en cuanto
es imposible pensar un campo absolutamente auténomo de su exterioridad.
Segun Bourdieu ni siquiera los campos mds auténomos (como el cientifico)

-en donde las Reglas y las jugadas de los agentes tienen tal grado de abs-
traccién que es casi imposible rastrear alusiones a la exterioridad en ellos-
estan exentos de ser atravesados por la exterioridad o lo que hemos llamado
nosotros el antagonismo o Real de la sociedad. Las Reglas del Campo fun-
cionarian en dos instancias: 1) como limite social entre el exterior del campo
y su interior y 2) como censura entre la “verdad socioldgica” y la obra en si
misma. Asi, podemos establecer que hay dos maneras de localizar la auto-
nomia de los campos, cada una correspondiente a una de las funciones de
las Reglas. Para la primera, podemos ubicar una “autonomia institucional”,
concerniente a las organizaciones de indole social establecidas para regu-
lar las relaciones entre los agentes y sus productos (museos, editoriales,
cineclubes, etc.) y la capacidad de tomar decisiones independientes de las
dindmicas de otros campos. Para la segunda, se puede hablar de una “auto-
nomia de las convenciones”, concerniente a los lenguajes especificos en los
que se expresan los agentes en sus productos, que deben entablar relaciones
con discusiones, cédigos, discursos, tradiciones especificas del campo y que
“refractan”, como se ha visto, la verdad sociolégica que se puede encontrar
en una obra.

Otra cuestidn es el uso que dentro de las mismas pugnas de un campo
se le puede dar a la nocién de autonomia, implicita o explicitamente. Dife-
rencidndolas del concepto bourdiano, se pueden diferenciar dos maneras en
que los autores la convierten en herramienta en las pugnas por el Capital es-
pecifico. Partiendo del entendimiento de Pavén Cuellar de algunas nociones
lacanianas, podemos establecer que la autonomia puede ser utilizada como
“enunciado” o como “enunciacién”, que a su vez dependen de la manera en
que las Reglas del Campo asuman tal nocién. Siguiendo a Pavén Cuellar,
la preeminencia de la “enunciacién” ocurre en el momento revolucionario,
cuando la falta de un Orden Simbdlico salta a la vista y hay un contacto con el
Real politico. La “enunciacién” es un momento de verdad que genera una cri-
sis y que, necesariamente, debera ser transformado y “digerido” a través de
un Orden Simbdlico transformado: éste tltimo momento es el del “enuncia-
do”. El Orden Simbdlico renovado se organiza a través de un “enunciado” que
recoge la fuerza del momento de “enunciacién” pero lo despoja de su verdad
(Pavén Cuellar, 2014: 170). Esto nos lleva a pensar, también, la relacién de la
autonomia de los campos en términos bourdianos, con el andlisis lacaniano
que Zizek y Stavrakakis hacen sobre la nocién de ideologia. Lo ideoldgico
en términos de Stavrakakis remite a lo que, en el nivel Imaginario, cierra la
brecha entre el Orden Simbdlico y lo Real, y es la “fantasia” (Stavrakakis,

35



36

VEREDAS, REVISTA DEL PENSAMIENTO SOCIOLOGICO

47

2007, 104). Y cuando se revela la dependencia entre fantasia y sintoma, en
nuestro caso la relacién entre el “campo auténomo” como enunciado y la
“politizacién” del campo, se hace visible el choque entre lo Real y el Orden
simbdlico; es decir, que aparece el enunciado de la autonomia como “cen-
sura” del antagonismo social: la “autonomia” constantemente se convierte
en el enunciado que insta a despolitizar las producciones de los campos de
produccidn cultural. Sin embargo, en los casos en que los campos especificos
se ven presionados por el campo de poder para producir cierto tipo de simbo-
lizaciones, la mencién de la “autonomia” podria funcionar, por el contrario,
como “enunciacién” que posibilitaria la politizacién de la tensién social.

Por su lado ZiZek afirma que la ideologia nos encubre el nicleo duro de
lo Real social a través de la “realidad” misma que vivimos a diario. De hecho,
Zizek utiliza la comparacién con el suefio para explicar la funcién social de la
ideologia: al igual que el sueio, la ideologia no nos permite ver las cosas en su
estado real (Zizek, 2003a: 76-79). Nos interesa esta comparacién en cuanto
que la comparacién del “trabajo del sueio” y el “trabajo de escritura” nos ha
servido como pilar para el desarrollo de los paralelismos entre la teoria bour-
diana y el sicoandlisis. Asi, habriamos de aceptar que, por lo menos en estos
acercamientos preliminares, las obras de arte serian ideoldgicas en cuanto
también encubren, en general y siguiendo a Bourdieu, lo Real del antagonismo
social. De la misma manera, la concepcién misma de la autonomia y de la exis-
tencia de las Reglas del Campo serian ideolégicas por definicidn: encubren,
reprimen, refractan, domestican lo Real social. Ahora, por el contrario, las
obras que sefialan lo Real serian las maneras en que, desde el campo mismo, se
da un “despertar” de ese mismo suefio ideolégico, y en general lo hacen a tra-
vés de lo que podriamos llamar “reflexividad”, sefialando cémo la “autonomia”
institucional o de las convenciones se convierte en elemento ideolégico.

Podriamos mencionar acé el concepto de “metaimagen” de W.J.T. Mit-
chell como un referente para esta nocién de reflexividad que mencionamos
ahora. La “metaimagen” es la imagen que reflexiona sobre la existencia mis-
ma de las imagenes y lleva a cuestionar la institucionalidad misma que las
produce (Mitchell, 2009: 58). También podemos recordar que en la primera
pagina de su libro Bienvenidos al desierto de lo real, Zizek menciona la au-
torreferencialidad (lo que hemos llamado en este texto “reflexividad”) de un
chiste para explicar cémo la referencia al propio cédigo de un mensaje pue-
de convertirse en vehiculo de un contenido que no podria ser expresado en
el cédigo mismo (Zizek, 2005: 7). Esta forma de sefialar lo Real en las obras,

ya sea al interior del campo o en su exterioridad, lleva a pensar la nocién de

“reflexividad” como método de los autores para incluir en ellas un analisis
del mismo campo en donde son producidas. Al hacer esto en términos de las
Reglas del Campo, la reflexividad en las obras puede hacer una critica de la
autonomia del campo, que ahora podemos llamar como ideoldgica en senti-
do amplio. La reflexividad de las obras se podria definir como la posibilidad
de senalar la relacién que existe entre lo Real social y las Reglas del Campo
utilizando estas mismas Reglas como vehiculo para hacerlo, de manera que
aparezca, mis o menos velada, la existencia misma del campo de produc-
cién como parte de lo Real o antagonismo. Si entendemos la intencién de
la inclusién de la reflexividad en la obra como una estrategia para cambiar
las Reglas del Campo, podriamos decir que la reflexividad invita a pregun-
tarnos si una obra incluye, como parte de su expresién de las Reglas del
Campo, la mencién o el sefialamiento, a través de esas mismas Reglas que
se espera transformar, de 1) lo Real o el antagonismo social entre el interior
y el exterior del campo; es decir, la existencia del campo mismo como parte
del conflicto social (autonomia de la institucién); 2) el tipo de refraccién o
censura que las Reglas hacen de lo Real social; es decir la manera en que
“traducen” o domestican el antagonismo en pugnas formalistas (autonomia
de las convenciones); 3) el antagonismo al interior mismo del campo como
posible expresién de un antagonismo social (pugnas internas extrapola-
bles). Esta reflexividad también se puede entender como la intencién de una
obra que hace representacion de la representacidn; es decir, que representa
en si misma mecanismos, estilos, procesos, otras obras, pertenecientes a su
propio campo de produccién y que implicita o explicitamente estd incluyén-
dose a si misma en tal representacién.

Esto recuerda de manera muy concreta las reflexiones lacanianas sobre
el metalenguaje y el Otro barrado; es decir, la incompletud del Orden Sim-
bdlico. Stavrakakis asegura que esta propuesta lacaniana tiene unas con-
secuencias de largo alcance en la teoria politica al no existir un Orden que
se pueda bastar a si mismo y que no esté constituido sobre su propia falta;
es decir, que no exista un Otro para ese Otro que le pueda dar un sostén
mads alld de si mismo, toda organizacién social y politica estard condenada
a ocultar y reprimir esa misma falta, ese Real (Stavrakakis, 2007: 67 y 79).
Asi, también Lacan sefiala la inexistencia de un metalenguaje que pueda ha-
blar sobre el lenguaje desde el exterior del lenguaje: toda aseveracién sobre
el orden significante debera realizarse desde ese mismo orden que pretende
explicar. Por estas mismas razones, para sefialar lo Real, lo que estd fuera
del orden significante, es siempre necesario hacerlo desde ese mismo orden.

37



38

VEREDAS, REVISTA DEL PENSAMIENTO SOCIOLOGICO

47

La dnica manera de hacerlo es, entonces, desdefiar la posicién metalingiiis-
tica de un discurso exterior al discurso y sefialar a través de la imposibilidad
misma del lenguaje la existencia de un Real exterior a él. Evidentemente esto
es comparable con lo que exponemos atras, al decir que lo Real de los campos
era sefialado a través de las mismas Reglas que intentaban censurarlo y repri-
mirlo, en cuanto es la inica manera que el campo tiene para expresarse. La
reflexividad de las Reglas sobre s mismas llevaria, necesariamente a su Real,
en cuanto tal reflexividad llevaria a mostrar precisamente la imposibilidad,
al interior de una obra, de una posicién “meta” respecto al campo mismo que
la produce. Este Real es, nuevamente, el antagonismo social; es decir, que la
reflexividad llevaria a mostrar que no existe un soporte para las Reglas mas
all4 de suimposicién por parte de los vencedores en las pugnas especificas del
campo. Esta reflexividad de las obras también lleva a pensar en otra reflexivi-
dad: la que propone Bourdieu para la sociologia. Bourdieu, en su estudio sobre
los campos de produccién cultural, incluye también el anélisis del campo aca-
démico universitario, en donde se encuentra por supuesto la misma disciplina
en la que él realiza su trabajo. Ejemplo conocido de este ejercicio es el analisis
que hace del rito académico de la leccién inaugural al pronunciar la suya
propia en el College de Francia en 1982: 1a leccién sobre la leccién. La socio-
logia reflexiva llevaria a relacionar los postulados de las diferentes teorias
sociolégicas con los intereses de los agentes involucrados, cuestionando asi
las pretensiones de objetividad de la disciplina. Y de una manera andloga a
la propuesta lacaniana, en donde no se renuncia a la posibilidad de captar lo
Real, Bourdieu no renuncia a la objetividad, sino que la pretende seflalar a
través de hacer explicita la posicién del socidlogo que la busca: la reflexivi-
dad como forma de sefialar los limites mismos de la disciplina, en bisqueda
de lo que estd mds alld de ellos (Bourdieu y Wacquant, 2005: 111). El andlisis
a fondo de esta misma forma de reflexividad en los productos culturales, es
lo que facilitaria la conceptualizacién que se expone en este articulo.

REFERENCIAS

Bourdieu, P. (2003) /ntelectuales, politicay poder. Buenos Aires: Fudeba.
(2002) Campo de poder, campo intelectual. Buenos Aires: Montressor.
(1995) Las reglas del arte. Barcelona: Anagrama.
(1999) Meditaciones pascalianas. Barcelona: Anagrama.

Bourdieu, P. y Wacquant, L. (2005) Una invitacion a la sociologia reflexiva. Argentina: Siglo
XXI.

Fourny, J.F. y Emery, M. (2000) “Bourdieu’s Uneasy Psychoanalysis” en SubStance, 29(3),
pp- 103-112. Doi: 10.1353/sub.2000.0032

Freud, S. (2020) Za interpretacion de los suerios (1898). Ediciones Elortiba.

(1992) Obras Completas. Elyo, el ellos.y otras obras. Tomo XIX. Buenos Aires: Amo-
rrortu.

Lacan, J. (2003) Escritos. Tomo I. México: SXXI Editores.

Lane, J. (2012) “Between Repression and Anamnesis: Pierre Bourdieu and the Vicissitudes of
Literary Form” en Paragraph 35 (1), pp. 66-82. Doi: 10.3366/para.2012.0042

Mitchell, W. J. T (2009) Zeoria de la imagen. Madrid: Akal.

Pavén Cuellar, D. (2014) £lementos politicos de marxismo lacaniano. México: Paradiso edi-
tores.

Stavrakakis, Y. (2007) ZLacan y lo politico. Argentina: Universidad Nacional de la Plata.

Steinmetz, G. (2006). “Bourdieu’s Disavowal of Lacan: Psychoanalytic Theory and the Con-
cepts of 'Habitus’ and 'Symbolic Capital”” en Constellations 13 (4), pp. 445-464. Doi: https://
doi.org/10.1111/j.1467-8675.2006.00415.x

Zizek, S. (2003) £l sublime objeto de la ideologia. Argentina: S XXI editores.
__ (ed.) (2003a). I/deologia. Un mapa de la cuestion. México: Fondo de Cultura Econémica.

(2005). Bienvenidos al desierto de lo real. Madrid: Akal.

39


https://doi.org/10.1353/sub.2000.0032
https://www.researchgate.net/deref/http%3A%2F%2Fdx.doi.org%2F10.3366%2Fpara.2012.0042

