
* Doctor en Ciencias Humanas y Sociales de la Universidad Nacional de Colombia 
(sede Medellín). Actualmente es profesor exclusivo de la Universidad Nacional 
de Colombia (sede La Paz). El artículo fue escrito como parte de un proyecto de 
investigación posdoctoral en la Pontificia Universidad Javeriana. 

Aproximaciones 
lacanianas  
a Pierre Bourdieu:  
campos, agentes y lo“Real”

Juan Camilo Lee Penagos*

This article explores the relationship between the psychoanalytical 
ideas and approaches, and Bourdieu's sociological analysis of modern 
artistic and cultural expressions, through the analysis of some articles 
that address this relationship and shedding new light on Bourdieu's and 
Lacan's approaches to cultural production. The article will focus on the 
possible parallels between the notions of “Agent” and “Barred Subject”, 
“Rules of the Field” and “Symbolic Order”, with special attention to the 
Lacanian notion of the “Real” and its relationship with Field theory, 
finally proposing “Reflexivity” as a way to manifest social tension in the 
production of specific fields.

Keywords: Lacan, fields theory, psychoanalysis,  
reflexivity, symbolic order, censorship.

Este artículo explora las relaciones entre las ideas y planteamientos 
sicoanalíticos y el análisis sociológico bourdiano, a través de un recorrido 
por algunos artículos que tratan esta relación, e iluminando de nuevas 
maneras los acercamientos bourdianos y lacanianos. El artículo se 
centrará en los posibles paralelismos entre las nociones de “Agente”  
y “Sujeto barrado”, “Reglas del Campo” y “Orden Simbólico”, con especial 
atención a la noción lacaniana de lo “Real” y su relación con la teoría de los 
campos bourdiana, proponiendo finalmente la “reflexividad” como forma 
de manifestar la tensión social en la producción de los campos específicos.

Palabras clave: Lacan, teoría de los campos, sicoanálisis,  
reflexividad, orden simbólico, censura. 



1716

47

lacanianos y bourdianos en cuanto a que ambos conceptos son centrales 
en las postulaciones teóricas de ambos pensadores. El Orden Simbólico es 
la instancia que sirve como portal hacia el conglomerado humano, hacia la 
subjetividad y la pertenencia al orden social, y que atravesará de por vida 
al individuo, desde su infancia. Es el que transforma los impulsos biológi-
cos en pulsiones, es lo que permite que el deseo se constituya como tal; es 
decir, como instancia media entre el instinto y la demanda de amor y/o de 
presencia. Así, es un concepto fundamental del armazón teórico lacaniano. 
El Orden Simbólico de alguna manera atrapa al individuo en su red y lo cons-
tituye como sujeto, para que luego este sujeto lo reproduzca, lo encarne y sea 
hablado por tal Orden. De parecida manera, el Capital Simbólico bourdiano 
funciona a la vez como motor o motivación de los agentes de cada uno de los 
campos específicos, es lo que estos agentes buscan, sacrificando el interés 
personal sin más y construyendo ese “interés desinteresado” que cobra valor 
al interior de las pugnas en tales campos. Este capital sólo existe en cuan-
to es construido por la comunidad de agentes, que a la vez son agentes en 
cuanto reconocen la importancia de tal capital y tanto agentes como capital 
obtienen su legitimidad, e incluso su existencia como tales, a través de este 
reconocimiento social al interior del campo específico: la pugna por el Capi-
tal Simbólico regula y funda toda una forma de intercambios y subjetividad, 
de manera homóloga al Orden Simbólico lacaniano. 

El concepto de “campo” sería impensable sin el concepto de Capital Sim-
bólico y pensamos que aquel permite analizar las obras de producción cultural 
de una manera que, ligando las condiciones materiales y sociales que la hacen 
posible, tenga en cuenta sus aspectos formales, sin caer en una lectura forma-
lista y sin acudir a mistificaciones sobre la creación y la genialidad artísticas, 
a la vez que las incluye –a las obras– como una entre varias estrategias de 
acumulación de poder y Capital Simbólico. Es decir que valoramos la relación 
que evidencia Steinmetz, sobre todo en cuanto abre la puerta para relacionar 
los planteamientos lacanianos con el concepto de “campo”. 

Sin embargo, y habiendo reconocido la importancia del paralelismo 
entre Orden Simbólico y Capital Simbólico que evidencia Steinmetz, cree-
mos que el Orden Simbólico lacaniano encuentra una correspondencia más 
precisa en una noción bourdiana que está íntimamente ligada a aquel: la 
de “Reglas del Campo”. Al estar más interesado en las relaciones de domi-
nación que en las condiciones de producción simbólica, Steinmetz parece 
preferir el concepto de Capital Simbólico para dar cuenta de la relación con 
el concepto lacaniano, en cuanto a que este concepto no tiene la necesidad 

Introducción
Algunos autores han adelantado preguntas respecto a la oscura relación de 
Bourdieu con los planteamientos sicoanalíticos. Los artículos de Fourny & 
Emery, Steinmetz y Lane tienen intenciones tanto de reflexión teórica como 
de rastreo de menciones de conceptos. Presentaremos y comentaremos 
sus cuestionamientos referidos al uso de términos freudianos por parte de 
Bourdieu (Lane), la propuesta de las homologías o paralelismos entre orden 
simbólico y capital simbólico, y entre el habitus y lo imaginario (Steinmetz), 
y el rastreo conceptual (Fourny). A partir de lo anterior, adelantaremos un 
paralelismo entre las nociones de “agente” y “sujeto barrado” para finali-
zar con la revisión de la noción de “reflexividad” como característica de las 
producciones de los campos específicos que apuntaría a una crítica sobre la 
“autonomía” de los campos. El recorrido conceptual que se hará, facilitará 
el análisis de la reflexividad en los productos de los campos culturales.

Steinmetz
Tal vez el más significativo de los aportes encontrados en la construcción de 
la relación “denegada” por Bourdieu entre su obra y el sicoanálisis lacaniano 
es el que hace Steinmetz, no sólo al evidenciar tal “denegación” –en el sen-
tido freudiano– sino también al sugerir los primeros caminos para dilucidar 
tal relación a través de la puesta en evidencia de la correspondencia entre el 
concepto lacaniano de Orden Simbólico y el bourdiano de Capital Simbólico, 
y entre el Habitus sociológico y lo Imaginario sicoanalítico. El concepto de 
“denegación” freudiana que Steinmetz usa para describir la relación entre 
Bourdieu y Lacan en la obra del primero es también utilizada, como lo indica 
Steinmetz, por el mismo Bourdieu para explicar la relación entre la verdad 
sociológica que reside en estado de latencia en una obra literaria y la obra 
literaria en sí misma: la denegación consiste en afirmar algo al mismo tiem-
po que se niega, velar algo al mismo tiempo que se muestra. Sin embargo, 
como se decía, no es interés en este texto encontrar la influencia y las con-
ceptualizaciones latentes de cuño sicoanalítico que permean y atraviesan la 
obra del sociólogo francés. Nuestro objetivo es hallar o construir paralelis-
mos entre conceptualizaciones, tales como las mencionadas renglones atrás, 
que también Steinmetz en su artículo desarrolla de manera preliminar. Evi-
denciar que el Orden Simbólico lacaniano y el Capital Simbólico bourdiano 
pueden verse como conceptos que de alguna manera se corresponden, abre 
un largo camino de correspondencias y homologías entre los planteamientos  



1918

47

de ser explicado desde las dinámicas de un campo específico, puesto que 
puede ser reconocido por individuos que no necesariamente sean agentes: 
sería el caso, por ejemplo, de reconocidos escritores cuyo Capital Simbólico 
excede las márgenes del campo cultural, aun cuando se haya construido a 
partir de las pugnas específicas de tal campo. Sin embargo, habría que decir 
que mientras el Orden Simbólico lacaniano es una estructura que asigna 
lugares preestablecidos a los individuos que se ven compelidos a ingresar 
a él –típico ejemplo el del hijo que debe asumirse como tal, o aceptar el 
nombre propio que sus padres le asignan–, el Capital Simbólico apunta más 
a señalar precisamente el lugar que el agente ocupa después de ciertas pug-
nas, de cierta trayectoria, de ciertas jugadas al interior del campo específi-
co. Es decir, mientras el Orden Simbólico lacaniano precede al individuo, el 
Capital Simbólico es producto, en buena medida, de las acciones del agente. 
En este sentido, lo que precedería al agente que se predispone a hacerse 
con Capital Simbólico es la estructura misma del campo específico en el 
que realizará su trayectoria y que está, digamos, “objetivada” en las “reglas 
del campo” que, de manera implícita o explícita, condicionan las maneras 
en que tal capital puede ser obtenido. Steinmetz parece darse cuenta de 
esto cuando asegura que “Psychoanalysis is well-suited for analyzing the 
transformation of originally symbiotic subjects into agents equipped with 
the desire to compete in social 'fields'” (Steinmetz, 2006: 453). Más allá de 
la oscura adjetivación al individuo como “simbiótico”, lo que insinúa acá 
Steinmetz es interesantísimo: no hay una descripción profunda en la obra 
bourdiana de la manera en que un individuo se transforma en agente de un 
campo específico. ¿Por qué el sicoanálisis brinda herramientas para esta 
explicación? Steinmetz refiere a continuación el paralelismo entre Orden 
Simbólico y Capital Simbólico, trazando, sin profundizar en ello, un nuevo 
paralelismo: entre el agente de un campo específico y el del sujeto barrado 
perteneciente al Orden Simbólico lacaniano (paralelismo que retomaremos 
después en este mismo texto). Sin embargo, Steinmetz parece olvidar que 
lo que permite a un agente ingresar a un campo no es en primer lugar la 
obtención de Capital Simbólico, sino más bien el conocimiento, explícito o 
implícito, de las “Reglas del Campo” en el que quiere empezar a desarrollar 
su trayectoria, sin cuya obtención sería imposible adquirir el primero. Son, 
pues, las “Reglas del Campo” las que el individuo debe hacer suyas, debe 
aprehender, si quiere comenzar a obtener capital específico y si quiere ser 
reconocido por los demás agentes. Si bien lo que desean todos los agentes y 
lo que el individuo debe aprender a desear, es el Capital Simbólico específico 

del campo, que si se adquiere en cantidades importantes puede tener efecto 
fuera de los límites del campo en que fue obtenido, este aprendizaje sólo 
es posible a través de la incorporación de las “Reglas del Campo”. De la 
misma manera, el infante que necesita ingresar al ordenamiento humano, y 
que necesita desear lo que sus semejantes adultos desean, que necesita a su 
vez ser reconocido por ellos para asegurar su subsistencia, el infante debe 
ingresar al Orden Simbólico, debe aprehenderlo y encarnarlo. Así, si lo que 
se pretende es utilizar la conceptualización del sicoanálisis lacaniano para 
dar cuenta de la transformación del individuo en agente, es más conveniente 
equiparar Orden Simbólico con las Reglas del Campo. 

El mismo Steinmetz casi lo dice: “Lacan’s theory of the Symbolic Order 
thus sketches out some of the 'microfoundations' or better, the 'psychofoun-
dations' which permit the operation of the Bourdieuian fields and govern the 
production of subjects suited for operating in those fields” (456). Lo que omite 
acá Steinmetz es que son las Reglas del Campo lo que permite el funciona-
miento de los campos, puesto que el Capital Simbólico se obtiene o mantiene 
a través de las jugadas que tales reglas permiten. Cabe acá realizar dos citas 
para ratificar lo dicho. La primera, de un comentario sobre la obra de Bour-
dieu que hace la arqueología del concepto de “regla” y que según el autor 
Bourdieu define como “la estructura constreñidora o constrictora que obliga 
a obrar socialmente de una determinada manera” (Reyes, 2006). La segun-
da, del mismo Bourdieu, que dice sobre el campo científico: 

[…] por muy descarnada que pueda ser allí la competencia, ella queda someti-

da, sino a reglas explícitas, al menos a regulaciones automáticas, como las que 

resultan del control cruzado entre los concurrentes, y que tienen por efecto 

convertir los intereses sociales tales como el apetito de reconocimiento en “in-

tereses de conocimiento”, la libido dominandi –que está comprendida siempre 

por una parte en la libido sciendi– en libido scientifica, amor puro a la verdad, a 

la cual la lógica del campo –que funciona como instancia de censura y principio 

de sublimación– asigna sus objetos legítimos y las vías legítimas para alcanzar-

los. (Bourdieu, 2003: 112-113)

Este pasaje es significativo. Es evidente el uso de terminología sicoana-
lítica (libido, censura, sublimación) en aras de explicar los efectos que las 
reglas o regulaciones propias de un campo específico tienen sobre los agen-
tes. Estos efectos son comparables a los que en la teoría lacaniana el Orden 
Simbólico, el orden de los significantes, deja en el cuerpo: 



2120

47

Ya hemos dicho que el significante desmembra el cuerpo, que evacua el goce 

del cuerpo, pero esta “evacuación” (Jacques-Alain Miller) nunca se lleva a cabo 

del todo; esparcidos por el desierto del Otro simbólico, siempre hay algunos 

restos, oasis de goce, las llamadas “zonas erógenas”, fragmentos todavía pene-

trados de goce –y son precisamente estos remanentes a los que está ligada la 

pulsión freudiana: circula, pulsa en torno a ellos. Estas zonas erógenas están 

designadas con la D (demanda simbólica) porque no hay nada “natural”, “bioló-

gico”, en ellas. (Žižek, 2003: 169) 

El deseo surge como una consecuencia de la imposición del orden simbó-

lico por medio del significante del Nombre-del-Padre; en ese sentido, el deseo 

está siempre condicionado socialmente. Cuando el Nombre-del-Padre aparece 

en el horizonte, como soporte de lo simbólico mismo, prohíbe a la madre que, 

como resultado de esta misma prohibición, se convierte en el “significado” per-

dido en tomo al cual se estructura el deseo sexual. (Stavrakakis, 2007: 75)

Así, los “intereses” sociales nombrados por Bourdieu como objetos de 
la transformación debida a las reglas del campo quedan equiparados con el 
goce presimbólico del cuerpo, serían lo “natural” o “biológico” que queda ex-
cluido pero presupuesto en la pulsión y el goce: el deseo inaugurado por el 
atravesamiento del significante en el cuerpo es paralelo a la libido específica 
que el agente pone en juego en sus estrategias, mientras los “intereses so-
ciales” serían comparables con el sustrato biológico censurado por el Orden 
Simbólico. Cabe hacer la obvia aclaración que con este paralelismo no se 
pretende afirmar que los “intereses sociales” son de algún modo  “naturales” 
o “biológicos” sino que ocupan un lugar comparable con el que ocupa el fun-
cionamiento biológico del cuerpo en el sicoanálisis lacaniano, en cuanto son 
lo que será modificado y transformado en la “libido específica” de un agente 
que se ha convertido en tal al ser atravesado por las “Reglas del Campo”, de la 
misma manera que el cuerpo humano y su goce presimbólico son transforma-
dos en deseo y pulsión socialmente moldeadas a través del Orden Simbólico, 
el orden de los significantes cuando el infante ingresa al mundo social.  

Fourny y Emery
Una mención por parte de Bourdieu de un supuesto “sujeto social”, señalada 
por estos autores (Fourny y Emery, 2000: 107), parece que concretiza la 
problemática y ambigua relación del sociólogo con el sicoanálisis en cuanto 
da cuenta, según ellos, de cómo el pensador necesita tomar los términos 

sicoanalíticos ubicándolos no ya en una explicación individual de la siquis 
sino en la explicación de problemáticas sociales. De la misma manera estos 
autores equiparan, siguiendo también la arqueología conceptual realizada 
en los textos de Bourdieu, los conceptos de “sujeto barrado” (lacaniano) y 
Habitus, en cuanto ambos parecen acabar con la polaridad entre individua-
lidad y construcción social, y entre libre albedrío y constricción estructural. 
El “sujeto barrado” lacaniano está, precisamente, barrado en cuanto atrave-
sado por el Orden Simbólico que lo precede y en donde necesariamente debe 
acomodarse para pertenecer al orden social y humano, perdiendo de esta 
manera el goce presimbólico de su cuerpo y asumiendo por siempre este 
doble vacío: debe ocupar un lugar que no elige en lo absoluto pues lo pre-
cede y debe renunciar a la experiencia no simbólica del goce biológico. Así 
el sujeto está constituido por lo social, que a la vez lo define y lo excluye, 
lo forma y lo vacía, lo constituye y lo niega. De una manera comparable, el 
Habitus como concepto explica la relación entre la supuesta agencia de los 
individuos, su experiencia de toma de decisiones con libertad y conciencia, 
y la condición estructurada de tales decisiones que, aunque vividas como 
expresiones de subjetividad, incorporan y objetivan las posibilidades dadas 
al individuo por su posición en la organización de la sociedad. Es decir, el 
Habitus se define como la incorporación por parte del individuo, como parte 
de su intimidad y de su identificación como sujeto, y como asunción espon-
tánea y “natural” de las posibilidades dadas objetivamente por su lugar en 
la estructura social, de manera que el Habitus es, retomando la conocida 
sentencia, a la vez estructurado y estructurante, en cuanto se forja a través 
de la estructura social y así mismo la reproduce en cuanto facilita que el 
individuo haga propias, como decisiones libres, las (im)posibilidades que le 
impone su lugar social. 

Habiendo reconocido los paralelismos entre Habitus y “sujeto barrado”, 
cabe de nuevo hacer la salvedad que desde nuestra visión existe un concepto 
bourdiano que se corresponde de manera más acertada con el segundo y 
es el de “agente”. El Habitus es un aspecto del individuo bourdiano, más 
no el individuo como tal, y se define en tanto pertenece a un conglomerado 
de individuos, es decir refiere a una clase social, una subclase o un campo 
específico: el Habitus es lo que resulta, al interior del individuo, de lo colec-
tivo atravesando lo individual. Entre tanto, el “sujeto barrado” es también 
un concepto que refiere a lo individual que está atravesado por lo social, 
pero definiendo así la condición de la individualidad misma y no uno de sus 
aspectos. Para decirlo de manera cortante: el Habitus haría parte del “suje-



2322

47

to barrado”, tanto como sus deseos, sus pulsiones, su libido, etcétera, que 
a su vez aparecen como resultado del barramiento mismo; es decir, de la 
inscripción del sujeto en el Orden Simbólico. En este sentido creemos más 
acertado el acercamiento de Steinmetz al Habitus, en cuanto lo equipara 
a lo Imaginario lacaniano (Steinmetz, 2006: 457-458). Como decíamos, el 
“agente” se correspondería más al “sujeto barrado” en cuanto es una no-
ción que también integra las determinaciones sociales y la agencia (como su 
nombre lo indica) de la individualidad, y en cuanto por definición el “agen-
te” se constituye como tal cuando las Reglas del Campo lo atraviesan de la 
misma manera en que el sujeto se hace “barrado” –es decir, cuando se hace 
sujeto en cuanto tal porque no puede ser sin la barra– al ser atravesado por 
el Orden Simbólico. Dice Lacan: “El efecto de lenguaje es la causa introdu-
cida en el sujeto. Gracias a ese efecto no es causa de sí mismo, lleva en sí el 
gusano de la causa que lo hiende. Pues su causa es el significante sin el cual 
no habría ningún sujeto en lo real” (Lacan, 2003: 814). Dice Bourdieu: 

[…] cada nuevo recién llegado tiene que contar con el orden establecido en el 

campo, con la regla de juego inmanente al juego, cuyos conocimiento y recono-

cimiento (illusio) están tácitamente impuestos a todos los que entran en el juego 

[a los agentes como tales] […]Del mismo modo que una lengua, este código cons-

tituye a la vez una censura, por los posibles que excluye de hecho y de derecho, y 

un medio de expresión, que contiene en unos límites definidos las posibilidades 

de invención infinita […] (Bourdieu, 1995: 401) (cursivas del autor)

Así como el lenguaje forma al sujeto al tiempo que lo hiende, las “Reglas 
del Campo” dan al “agente” a la vez la censura y la posibilidad que lo cons-
tituyen como tal.

Lane
Ahora, continuando con el paralelismo nombrado, el “interés social”, que 
se ve transformado por el ingreso del agente al campo, ha de quedar “re-
primido” y regresará, después de un efecto de “refracción”, en la obra de 
arte construida ya bajo las normas del campo de su producción. Esto, según 
Lane, lo propone Bourdieu en un artículo publicado en 1975 y lo reafirma en 
Las reglas del Arte. Sin embargo, y a pesar de ser crucial para el argumento 
de su artículo, Lane no cita exactamente en dónde Bourdieu afirma tal cosa, 
y en ninguno de los dos textos aparece tal afirmación, hasta donde pudimos 

averiguar. A pesar de esta imprecisión, cabe hacer la salvedad para Lane que, 
aunque Bourdieu no haya afirmado tal cosa –la homología entre el trabajo 
de la escritura y el trabajo del sueño– no es disparatado hacerla, aunque 
siempre aclarando que es una conjetura o una deducción a partir del trabajo 
del sociólogo y no una propuesta suya, sobre todo si tal paralelismo se va a 
criticar, como lo hace Lane. El término que sí usa Bourdieu es “denegación” 
o “Verneinung”, término que no interesa a Lane y al que nos referiremos 
después. Hay que aclarar que el efecto de “refracción” que Bourdieu nombra 
(2002: 50) para exponer la manera en que la conflictividad social se expresa 
en las pugnas por el capital específico, probablemente fue tomado del libro 
de Freud sobre los sueños, en cuanto el analista de la psiquis lo refiere como 
el efecto que sufre lo inconsciente al pasar al preconsciente o consciente 
mismo (1898: 356). Así, continuando con la comparación que hace Lane, 
la verdad sociológica que Bourdieu asegura se puede encontrar en la obra 
de arte –y utilizará a la literatura como modelo, en específico a Flaubert–
es constreñida al ser expresada en términos que la oscurecen pero que al 
tiempo le permiten ser recibida por sus lectores, puesto que dicha “en cru-
do” sería insoportable y no sería aceptada como literatura en modo alguno. 
Algo homólogo sucede con el deseo inconsciente en los sueños según Freud. 
La verdad sociológica ocuparía el lugar de lo inconsciente que necesita del 
“trabajo del sueño” para anclarse en imágenes y palabras que la deformen y 
le permitan ascender a la conciencia, que sería, en nuestro paralelismo, la 
sociedad que recibe a la obra producto del “trabajo de escritura” que ancla-
ría la susodicha verdad a las Reglas del Campo. Es decir que el paralelo que 
traza Bourdieu, según Lane, sería esquemáticamente resumido así: 

contenido manifiesto del sueño: obra de arte

contenido latente del sueño: Reglas del Campo

deseo reprimido: interés social

trabajo del sueño: trabajo de escritura  
(o de filmación, o de pintura, etc.).

El contenido latente, así como las “Reglas del Campo”, logran que la 
verdad insoportable (sociológica o síquica) sea presentable (a la conciencia 
o a la sociedad) a través del sueño o de la obra. 

Este paralelismo Lane lo expone para cuestionar el uso de los términos 
freudianos por parte del sociólogo, llegando a la conclusión de que es equi-
vocado pues, según Lane, Bourdieu asegura al mismo tiempo que el “trabajo 



2524

47

de escritura” (esto es el trabajo sobre la forma literaria o con las Reglas del 
Campo) funciona como represión de las verdades sociológicas –que podemos 
relacionar preliminarmente con el “interés social” que se debió reprimir an-
teriormente para que el agente se constituyera como tal– y como anamnesis 
de esas mismas verdades. Lane asegura que Bourdieu se contradice en las 
funciones que las Reglas del Campo cumplen en su relación con el tipo de 
verdad sobre la sociedad que se puede encontrar en la literatura, puesto que 
es imposible que al mismo tiempo las reprima y las haga conscientes. El pro-
blema que vemos en la crítica de Lane, después de haber comprobado que 
tal contradicción no le pertenece a Bourdieu sino a la conjetura del mismo 
Lane, es que esto no ocurre necesariamente al mismo tiempo, puesto que 
la función represora de las Reglas del Campo ocurre en la transformación 
misma del individuo en agente y en la consecuente transformación de su 
“interés social” en libido específica, cuestión que se materializa en la obra 
de arte como jugada realizada para alcanzar ese capital específico –objeto 
libidinal particular–, mientras que la función en donde parece revelar la ver-
dad sociológica ocurre durante el proceso de recepción de la obra en cuanto 
ésta entra en una relación conflictiva con el Habitus del receptor. Si se tiene 
en cuenta que las Reglas del Campo han “refractado” la verdad sociológica 
en la manera específica de este campo, esta distorsión característica entrará 
en conflicto con la distorsión que el Habitus del lector hace para naturalizar 
y hacer propias las disposiciones que la estructura social le imponen. Al 
poner en entredicho a través de la deformación al Habitus, el lector puede 
entrar en contacto con la verdad sociológica o inconsciente que se oculta en 
la literatura y que le ocultaba aquel. Y esto lo dice Lane, sin percibir que tal 
contradicción sólo es tal si se olvida que la represión de la verdad socioló-
gica en la obra de arte –en realidad “censura” como veremos– ocurre en un 
momento distinto a la anamnesis, y su propio texto lo insinúa: 

In one account, Flaubert’s form works analogously to the Freudian dreamwork 

to encode and hence euphemize the repressed truths it simultaneously reveals 

and conceals. In another account, Flaubert’s form is what achieves the work of 
anamnesis by making the reader feel anew all that was previously implicit or 
taken for granted. In one account, the truth repressed through Flaubert’s form 

corresponds to his inherited wealth and status, the disavowed condition of possi-

bility of a habitus which looks disdainfully down on the world of money on which 

it depends. In another account, that repressed truth corresponds to the practical 

schemes of perception and appreciation incorporated within Flaubert’s habitus, 

which can be rendered explicit through anamnesis. Bourdieu’s understanding 

of literary form thus appears caught between the incompatible logics of re-

pression and incorporation, symptomatic interpretation and anamnesis. (Lane, 

2012: 80) (cursivas mías)

Poco importa ahora si el individuo de carne, hueso y psiquis únicas de 
Flaubert hizo conscientes sus propias verdades sociológicas al escribir su 
obra –como lo asegura Bourdieu, afirmación que toma Lane como base de su 
crítica– puesto que, como “agente”, es decir como autor, las censuró en la obra 
y las expresó como literatura: corresponden al paso, a la transformación de 
“interés social” en libido específica, de individuo en agente, o a Flaubert como 
lector de su propia obra, es decir como individuo y no como agente. Lo que 
se confunde acá no es el entendimiento de Bourdieu sobre la forma literaria 
sino las diferentes funciones de ésta que Lane percibe como contradictorias 
aun cuando menciona los diferentes momentos y aun cuando su propio tex-
to da pistas para explicar esas aparentes contradicciones. Lane, finalmente, 
ataca como supuestamente contradictoria una interesante conjetura que él 
mismo realiza, pero que pone en boca de Bourdieu, tratando de invalidar, sin 
éxito, un paralelismo fructífero nacido de su propia cosecha.

Lo verdaderamente problemático que parece pasar por alto Lane en su 
propia conjetura, pero que de nuevo aparece insinuado en su artículo, es la 
distinción entre represión y censura, procesos relacionados, pero claramen-
te diferenciados en el texto de Freud La interpretación de los sueños. Esta 
aclaración nos lleva a pensar otros aspectos de este paralelismo entre obra 
de arte y sueño, entre deseo reprimido e “interés social” y entre “Orden Sim-
bólico” y “Reglas del Campo”. En el texto de Freud los deseos reprimidos o 
inconscientes encuentran en elementos preconscientes una forma de an-
claje para pasar a la conciencia, deformados por el desplazamiento de sus 
representaciones. Es decir, como lo señala Žižek (2003, 38), en los sueños 
aparecen fundidos dos deseos: el inconsciente, que ha sido reprimido con 
anterioridad, y el preconsciente, que es producto de los “restos diurnos” o 
de una situación cotidiana que pudo pasar casi desapercibida para el soñan-
te en su momento. Estas dos construcciones se anudan a través del “trabajo 
del sueño” y así es construido el sueño que, a la vez, cumple el deseo incons-
ciente y el deseo preconsciente de maneras, digamos, codificadas o simboli-
zadas, para que puedan ser percibidos en su cumplimiento, por la conciencia. 
Esquemáticamente se podría decir que el contenido latente es el deseo pre-
consciente y el contenido literal es el sueño mismo. El primero sirve como 



2726

47

“censura” al deseo inconsciente o reprimido: la represión es pues, anterior a 
la censura y al sueño mismo. Es decir que la codificación o deformación del 
deseo reprimido no es la represión misma, sino que este proceso es llamado 
por Freud “censura” y actúa sobre lo que ha sido reprimido anteriormente: 
sólo es posible censurar lo que pertenece ya al inconsciente. Ahora, conti-
nuando con el paralelismo con Bourdieu, el “trabajo de escritura” sería el 
equivalente al proceso de censura que se realiza en el sueño, mientras que la 
transformación del “interés social” en libido específica –que sucede cuando 
el sujeto se convierte en agente, es decir, previamente a la escritura de la 
obra– sería el proceso de represión previa a ella. Las Reglas del Campo en 
primera instancia convierten al individuo en agente y luego se materializan 
a través del “trabajo de escritura” (que bien podría ser “trabajo de rodaje” o 
“trabajo plástico” pensando en otros campos de producción cultural diferen-
tes al literario). En la obra de arte, entonces, residen dos verdades: primero, 
la que se “refracta” y es la verdad sociológica, insoportable a menos que sea 
puesta en términos de las Reglas del Campo, y la que reside en el mecanismo 
mismo de censura y refracción, es decir la mecánica de las Reglas del Cam-
po. Esto no es en absoluto nuevo y está manifestado en Las reglas del arte 
de Bourdieu, aunque sin hacer la comparación directa ni esquemática con la 
interpretación de los sueños de Freud. 

Así, habría que relacionar en nuestro paralelismo, a las Reglas del Cam-
po con dos términos sicoanalíticos para explicar sus dos funciones al interior 
de la dinámica de los campos y la producción de obras de arte: en un primer 
lugar, las Reglas del Campo actúan como el Orden Simbólico lacaniano en el 
paso del agente al interior del campo; en segundo lugar actúan como el meca-
nismo de “censura” en la elaboración de la obra de arte, al “refractar” la ver-
dad sociológica en su paso a la literalidad de aquella. Finalmente, estas dos 
funciones se pueden entender como análogas, pero que surten su efecto en 
momentos lógicos distintos y que corresponden a su vez en la analogía con 
los términos siconalíticos, a la distancia entre consciente e inconsciente. Así, 
la exterioridad del campo –ya sea como “interés social” del individuo que en-
tra al campo o como verdad sociológica reprimida en la obra– es comparable 
con el inconsciente y con el estado presimbólico del individuo, mientras que 
las materializaciones de las Reglas del Campo –las obras mismas– se pueden 
comparar con las expresiones simbólicas del sueño que pueden ser asumidas 
y toleradas por la conciencia, es decir, su contenido literal; mientras que las 
Reglas en sí mismas se pueden comparar con el contenido latente. Se pueden 
rastrear en la obra de Lacan las referencias a la relación entre la represión y 

el Orden Simbólico, pero es en uno de sus textos más tempranos, “Función y 
campo de la palabra y del lenguaje en psicoanálisis”, en donde ésta se puede 
encontrar expresada de maneras contundentes, por ejemplo: 

La ley primordial es pues la que, regulando la alianza, sobrepone el reino de la 

cultura al reino de la naturaleza entregado a la ley del apareamiento. La pro-

hibición del incesto no es sino su pivote subjetivo, despojado por la tendencia 

moderna hasta reducir a la madre y a la hermana los objetos prohibidos a la 

elección del sujeto, aunque por lo demás no toda licencia quede abierta de ahí 

en adelante. Esta ley se da pues a conocer suficientemente como idéntica a un 

orden del lenguaje. (Lacan, 2003: 266)

¿No es acaso sensible que un Levi-Strauss, sugiriendo la implicación de 

las estructuras del lenguaje y de esa parte de las leyes sociales que regula la 

alianza y el parentesco conquista ya el terreno mismo en el que Freud asienta 

el inconsciente? (Lacan, 2003: 274)

Estas explicaciones nos ayudan a asentar la comparación con el paso del 
individuo al agente y la transformación de su “interés social” en libido es-
pecífica, y a constatar su relación con el inconsciente y lo reprimido. Ahora, 
cabe citar a ambos autores explícitamente para concretar el recorrido que 
hemos realizado hasta ahora:

Los sistemas [el inconsciente y el consciente o preconsciente], que no son en sí 

nada psíquicos y no resultan nunca accesibles a nuestra percepción psíquica, pue-

den ser comparados a las lentes del anteojo, las cuales proyectan la imagen. Con-

tinuando esta comparación, correspondería la censura situada entre dos sistemas 

a la refracción de los rayos al pasar a un medio nuevo. (Freud, 1898: 356)

De hecho, toda influencia y toda restricción ejercidas por una instancia ex-

terior al campo intelectual es siempre refractada por la estructura del campo 

intelectual […] (Bourdieu, 2002: 50) (cursivas mías)

Las Reglas del Campo se podrían asociar entonces con el Orden simbó-
lico de dos maneras: como elementos de represión cuando el individuo se 
convierte en agente y como elementos de censura, cuando la verdad socio-
lógica es refractada en la obra de arte. 



2928

47

El agente barrado
Se había hecho el paralelo entre el agente bourdiano y el sujeto barrado la-
caniano en cuanto ambos se constituyen como tales al ser atravesados por 
una estructura o un conjunto de normas, explícitas y/o implícitas: el Orden 
Simbólico y las Reglas del Campo, y de esta manera en cada uno se debían re-
primir ciertas características: el goce presimbólico en uno, el “interés social” 
–como lo llama Bourdieu– en el otro. Y así como el deseo del sujeto aparece 
después de este atravesamiento, en el agente aparece la libido específica que 
lo lleva a buscar el Capital específico del campo en el que ha ingresado. Se 
decía también que en la enseñanza lacaniana el sujeto aparece “barrado” por 
las consecuencias que su ingreso en el Orden Simbólico tiene en su consti-
tución misma: el núcleo del sujeto es la enajenación, en cuanto su causa, su 
origen, es externo a él, y su experiencia misma como sujeto no puede ser ubi-
cada en el orden de los significantes que lo nombran y constituyen. Además, 
su deseo será siempre un sustituto del goce reprimido previo a su ingreso en 
lo simbólico. Esa doble falta es el sujeto como tal. Ahora, dada la compara-
ción con el agente, se podría decir de este concepto bourdiano que también 
está “barrado”: las Reglas del Campo lo preceden y lo constituyen, enajenán-
dolo, y a la vez el “interés social” que lo constituía como individuo externo 
al campo debe ser reprimido para la aparición de la libido específica. Sus 
actuaciones como agente, es decir, las jugadas al interior del campo en aras de 
hacerse con el Capital específico, estarían marcadas por esas dos faltas cons-
titutivas: así como el deseo del sujeto está siempre insatisfecho, la búsqueda 
de Capital por parte del agente  se renueva una y otra vez en cuanto a que su 
núcleo está perdido, de la misma manera que el goce presimbólico para el su-
jeto: el “agente barrado” busca de manera encubierta en el Capital específico 
la satisfacción del “interés social” que reprimió al ingresar al campo, pero en 
tanto sus actuaciones están atravesadas por las Reglas, siempre quedará insa-
tisfecho. En todo caso, aun cuando tanto las Reglas del Campo como el Orden 
Simbólico se constituyen en instancias externas que determinan al sujeto o al 
agente, y lo constriñen, también es cierto que es a través de ellas que agente y 
sujeto pueden relacionarse con otros miembros del campo o de la sociedad, y 
de expresarse, entre otras posibilidades: a la vez que reprimen abren nuevas 
posibilidades de libertad y de agencia para los sujetos.

Bourdieu asegura que en la obra de arte reside una “verdad sociológica” 
que ha pasado por un proceso de censura debido a las Reglas del Campo. 
Afirma que el “interés social” del agente debe ser transformado –nosotros 
añadiremos ser reprimido– para llegar a ser libido específica, también por 

el efecto de tales reglas. ¿Qué relación existiría entonces entre tal “verdad” 
y el “interés social” que el agente ha debido reprimir? Pero antes de respon-
der a esta pregunta habría que responder otra, que al parecer Bourdieu no 
responde a profundidad: ¿qué es el “interés social” del individuo anterior a 
su ingreso en el campo? En el fragmento anteriormente citado y en donde 
aparece la expresión “intereses sociales”, Bourdieu señala como ejemplo de 
estos el “deseo de reconocimiento” y la “libido dominandi”, es decir, deseo 
de poder que se convertirían entonces en “libido scientifica” en el campo 
científico o, añadiríamos nosotros, en “libido cinematográfica” en el campo 
cinematográfico, “libido artística” en el campo artístico, etc. Pareciera que 
Bourdieu apuntara acá a señalar una serie de deseos constitutivos de la 
vida social en general: poder, reconocimiento, y se podrían agregar riqueza, 
bienestar, prestigio, etcétera, que serían intereses individuales cuya conse-
cución se lograría sólo a través de la vida social: “default” en la relación entre 
el individuo y el conglomerado humano, marcados histórica y socialmente: 
“Esto equivale a decir que el concepto de interés, tal como yo lo constru-
yo, está totalmente desarticulado del interés trans histórico y universal de 
la teoría utilitarista” (Bourdieu y Wacquant, 2005: 174). Los ejemplos que 
Bourdieu pone en Las reglas del arte concernientes a Flaubert, están enmar-
cados en la situación de clase del autor: no son únicamente deseos “puros” o 
“esenciales” sino que, al igual que las libidos específicas, están configurados 
por condiciones sociales determinadas. Estos “intereses sociales” parecen 
responder a la estructura social más general, a la estructura de las clases o 
subclases sociales. En Las Reglas del Arte parece que la estructura social que 
configura tales intereses está íntimamente ligada a esa “verdad sociológica” 
que reside en la obra. En el caso concreto de Flaubert, su “interés social” 
transformado en deseo de constituirse como escritor autónomo frente a los 
requerimientos burgueses o políticos, le da –según Bourdieu– una visión 
objetiva de la estructura social que determina ese mismo “interés social”: 
casi como si la estructura social creara el espacio para que un “médium” la 
expresara a través de la literatura.  En todo caso, “verdad” e “interés” es-
tán íntimamente ligados: el segundo estaría determinado por la estructura 
que es revelada en la primera. El “interés social” que subyace a la libido del 
“agente”, estaría expresado en sus jugadas al interior del campo y estruc-
turado tanto por la estructura social externa al campo como “censurado” o 
refractado por las reglas de éste, al ser expresado en las obras. Así, reprimi-
dos o censurados, tanto el “interés” del agente como la “verdad” que subyace 
en la obra, se podrían considerar como “Reales”, en términos sicoanalíticos 



3130

47

lacanianos, en relación con el campo de producción cultural: aparecen en la 
obra y en las dinámicas del campo como determinantes, pero sólo visibles a 
través de “refracciones” o deformaciones; son exterioridades a las que tanto 
el “agente barrado” como la obra tienden y nunca alcanzan; su expresión 
directa es imposible al interior del campo; los cambios al interior de éste, 
por autónomo que sea, son producidos por cambios en esa exterioridad pro-
hibida y aquel debe adaptarse a estos. 

Lo “Real” y la exterioridad de los campos 
Estas características las comparten con lo “Real” lacaniano y se relacio-
narían con el “agente barrado” de la misma manera que éste con el “sujeto 
barrado”. En este sentido, podemos utilizar tres propuestas de tres pensa-
dores políticos de raigambre lacaniana como sustento para la anterior pro-
puesta: la concepción žižekiana de la “lucha de clases” como lo “Real” de 
toda configuración ideológica, la diferencia entre “la política” y “lo político” 
que retoma Stavrakakis para explicar cómo el segundo se constituye como 
lo que la primera reprime, las relaciones entre revolución y Orden Simbóli-
co que establece Pavón Cuellar. 

En dos de sus textos, por lo menos, Žižek asigna explícitamente a la 
“lucha de clases” marxista el estatuto de Real lacaniano; es más, lo coloca 
como ejemplo paradigmático de Real en el ámbito de la teoría política. La 
“lucha de clase” o el “antagonismo” –en términos de Laclau y Mouffe– es lo 
que impide que la totalidad social se cierre y pueda ser experimentada como 
unidad, y que a la vez subyace a todo fenómeno social: una y otra vez se in-
tenta “domesticar” tal lucha, y ella se resiste siempre a tal simbolización, a 
tal inserción en el orden social. La “lucha de clases” existe, entonces, como 
todo Real, como una serie de efectos cuya causa parece no existir, como “un 
efecto que existe para borrar las causas de su existencia” (Žižek, 2003a: 32). 
En el otro texto, Žižek expone la idea de que la “lucha de clases” NO es una 
especie de explicación última de todo fenómeno social, sino un límite que se 
le impone a todo intento por unificar la estructura social: 

Así es como podríamos releer incluso la noción clásica de “lucha de clases”: 

ésta no es el último significante que da sentido a todos los fenómenos sociales 

(“todos los procesos sociales son en último análisis expresiones de la lucha de 

clases”), sino –todo lo contrario– un cierto límite, una pura negatividad, un 

límite traumático que impide la totalización final del campo social-ideológico. 

La “lucha de clases” está presente sólo en sus efectos, en el hecho de que todo 

intento de totalizar el campo social, de asignar a los fenómenos sociales un 

lugar concreto en la estructura social, está siempre abocado al fracaso. (Žižek, 

2003: 214)

De la misma manera en que acá aparece la “lucha de clases”, se podría 
decir que aparece la “verdad sociológica” en la obra de arte: un efecto que 
intenta borrar su causa. Cabe recordar que en Bourdieu esta “verdad” es 
la estructura de un conjunto social, cambiante en sí misma, captada en un 
momento determinado. Tal estructura, que aparece velada en la obra, es la 
que ha creado un espacio que permite la aparición de un campo y un autor 
como los estudiados en la obra, y que a su vez la expresan, pero veladamen-
te: la estructura aparece como causa de la obra, únicamente para velarse a sí 
misma a través de ésta, es decir, para “refractarse” a través de las Reglas del 
Campo (y es en este sentido que puede comprenderse que Bourdieu llame a 
tales reglas y a los autores como médiums de las estructuras). Así, la “ver-
dad sociológica” que aparece censurada en la obra debe ser comprendida 
como una forma del antagonismo social –o de la “lucha de clases”, si se pre-
fiere el término marxista–. Por su lado, el “interés social” del agente debería 
ser entendido de una manera parecida, en cuanto es moldeado también por 
ese antagonismo. Tanto el “interés” como la “verdad” quedan como Reales 
que intentan ser expresados a través de las Reglas del Campo, pero que per-
manecerían siempre innombrados como tales, al igual que el antagonismo o la 
“lucha de clases” en las expresiones ideológicas. En este sentido, la “verdad” y 
los “intereses” tendrían el mismo estatuto “Real” que lo inconsciente.

Acá cabría recordar a Stavrakakis y su sentencia: “Lo político se con-
vierte en una de las formas de encuentro con lo real [lacaniano]” (2007: 
114). De una manera muy cercana al argumento de Žižek sobre la “lucha de 
clases”, Stavrakakis propone “lo político” como constitutivo de una organi-
zación social y se contrapone a “la política”, que es donde se discute explí-
citamente el régimen social; es decir, se define como una parte, un sector, 
del todo social. Así, mientras lo político está presente en toda la sociedad y 
la constituye, la política es apenas el sector de esta en donde se lo discute, 
se lo disputa: en últimas, en donde se intenta “domesticarlo”, de la misma 
manera en que el Orden Simbólico intenta aprehender lo Real: la política es 
un intento por reprimir lo político (113). El momento de lo político aparece 
cuando una forma política ha entrado en crisis, es decir, cuando como orden 
significante ha fallado a la hora de encubrir su falta esencial y su Real se ha 
hecho patente. 



3332

47

Lo político no es lo real per se sino una de las modalidades por las que expe-

rimentamos un encuentro con lo real; es la forma dominante que toma este 

encuentro dentro del nivel socio-objetivo de la experiencia. El momento de lo 

político es el momento posibilitado por la causalidad estructural de este real, 

un momento unido al surgimiento de una falta constitutiva en nuestras repre-

sentaciones fantasmáticas de la sociedad. (Stavrakakis, 2007: 116)

Así, si “la política” es un intento por reprimir “lo político” y se genera en 
un espacio social determinado y delimitado, se podría comparar entonces con 
un “campo” bourdiano: “la política” como el “campo de poder”. Extrapolando 
la comparación, “lo político” se constituiría así como lo exterior a todos los 
campos, incluso al mismo “campo de poder”, pero que al tiempo los constituye 
y los atraviesa, y al interior de ellos se intentaría, desde diferentes Reglas, 
“domesticarlo”, refractarlo, dar cuenta de ello sin mencionarlo explícitamen-
te. En el caso de los campos de producción cultural es importante recordar la 
manera en que Bourdieu insiste en la importancia de su “autonomía” frente a 
aspectos exteriores que intentan imponerse como formas de legitimación en 
su interior. Esta “autonomía” es la forma de nombrar el nivel de represión que 
las Reglas del Campo ejercen sobre otro tipo de intereses distintos al específi-
co del campo. Sin embargo, acá es conveniente aclarar uno de los puntos de la 
teoría de Bourdieu: la estructura del campo específico, y por ende sus Reglas, 
se organiza de manera homóloga a la estructura del todo social y, por tanto, 
según lo que hemos visto, lo Real del antagonismo también la define. Es decir 
que incluso para los campos más autónomos, como el científico, la supuesta 
exterioridad del conflicto social no es tal, pues a pesar de la existencia de las 
Reglas, lo Real del antagonismo atraviesa también las pugnas en su interior, 
y estructura y organiza las posiciones de los agentes de maneras homólogas a 
cómo se organiza la sociedad en su conjunto. 

Tal autonomía recuerda una forma de definir lo Real a la que apela Pavón 
Cuellar tratando de explicar el constante fracaso de las revoluciones sociales 
y, a través de estos ejemplos, de toda organización política. Pavón explica lo 
Real como lo políticamente imprevisible, como lo que no puede ser calculado 
en los ordenamientos lógicos o racionales que determinan un régimen políti-
co, revolucionario o no. Pavón compara lo Real con las “masas” que se aglo-
meran alrededor de un centro de poder, para apoyarlo o para amenazarlo. Lo 
Real, siguiendo a este autor, es una exterioridad del orden político o simbólico 
–como ya lo hemos dicho–, pero Pavón lleva esta afirmación a un extremo: lo 
Real contiene a lo Simbólico, lo Imposible contiene a lo Posible: 

Como la exclusión de lo real condiciona la existencia de todo lo simbólico, el uni-

verso lógico, desde luego, debe considerar lo real, pero no de manera positiva, 

conteniéndolo como simple elemento constitutivo, sino de manera negativa, 

dejándose contener por él como por lo excluido […] El universo lógico de lo 

posible se ve así paradójicamente comprendido en lo imposible. (Pavón Cuellar, 

2014: 38)

Ahora, retomando las reflexiones sobre la exterioridad del campo y la 
autonomía, en tanto lo que lo determina debe ser negado en su interior, 
cabe reafirmarlo acá a través de esta lectura de Pavón. Lo político, como 
lo externo al campo, lo rodea y lo contiene, pero a la vez lo atraviesa, lo 
Real contiene los intentos por domesticarlo en los códigos o lenguajes que 
se imponen al interior de un campo. Así, tenemos que la “lucha de clases” 
o el antagonismo, en tanto condición social que estructura y determina la 
organización de la sociedad pero que no puede ser simbolizado e impide que 
la sociedad misma se cierre y se establezca como una unidad armónica, se 
puede entender como “lo político” en términos amplios que, a su vez, es re-
primido, “domesticado”, simbolizado, no sólo a través del sector específico 
de “la política” –como propone Stavrakakis– sino también a través del con-
junto de Reglas de los diferentes campos específicos bourdianos: lo Real del 
antagonismo es lo exterior al campo de producción cultural simbólica y que 
lo determina, como decíamos, a través de la represión del “interés social”  
en el agente, y a través de la censura que refracta la “verdad sociológica” en 
la obra de arte. Lo Real es lo que la autonomía del campo pretende excluir.

La posibilidad de entender a los diferentes campos bourdianos como 
sectores sociales diferenciados que intentan simbolizar o refractar lo Real 
del antagonismo social a través de sus propias formas de expresión –o Re-
glas del Campo–, recuerda otro de los razonamientos de Pavón Cuellar, esta 
vez referente a la existencia, dentro del gran Otro, de pequeñas zonas inde-
pendientes, con estructuras significantes más o menos diferenciadas. Con un 
lenguaje que recuerda sorprendentemente al utilizado por Bourdieu, Pavón 
Cuellar da cuenta de las diferentes maneras en que una misma estructura 
social puede ser comprendida por clases sociales o sujetos que están insertos 
en ella, pero que la entienden dependiendo, precisamente, de ese lugar que 
ocupan (Pavón Cuellar, 2014: 100). En este mismo sentido, el autor argumen-
ta que hay varios Otros, varios órdenes simbólicos. Así, podríamos señalar 
que cada campo bourdiano funcionaría como uno de estos diferentes órde-
nes, que a su vez hacen parte de una estructura, un Otro que los comprende 



3534

47

a todos. Vincular la exterioridad del campo con la noción de Real lacaniana y 
a través de ésta con varias nociones y herramientas sicoanalíticas, facilitará 
la comprensión de las relaciones entre los productos de un campo específico 
(por ejemplo, en el campo de la literatura, a las novelas) con la pugnacidad 
social y las tensiones políticas que de ella derivan. Esta vinculación permite 
no solamente aclarar la misma dinámica conceptual de la propuesta bour-
diana, sino también complementarla, en tanto se facilitaría el diálogo con las 
nociones sicoanalíticas.

Conclusiones: propuesta sobre la reflexividad 
Hasta ahora se ha visto la manera en que el paralelismo entre Orden sim-
bólico lacaniano y las Reglas del Campo bourdianas permite profundizar en 
el acercamiento entre otros conceptos de los autores, en particular entre el 
Agente del campo específico y el Sujeto barrado, en tanto ambos están atrave-
sados por estructuras de carácter simbólico que los preceden y los deforman, 
y que a la vez determinarán sus intereses o deseos. Así mismo, se ha visto la 
manera en que lo real lacaniano, siguiendo a diferentes autores, es útil para 
comprender las tensiones sociales o la “verdad sociológica” que es censurada 
en las obras de arte por las Reglas del Campo. Y así se ha llegado a la impor-
tancia del concepto de “autonomía” de los campos, en tanto ésta es definida 
también por la Reglas del Campo y se constituye como lo que diferencia al 
campo específico de la generalidad social, aun cuando ambas instancias es-
tán atravesadas por lo Real. Partiendo de esto, en este artículo se propone 
la noción de “reflexividad” como la manera en que los productos culturales 
podrían mencionar eso Real que debe ser censurado y reprimido.

Habría que aclarar que la “autonomía” en un principio y según los plan-
teamientos bourdianos, es característica fundamental de cualquier campo 
constituido, y consiste en el grado de modificación que es ejercido sobre los 
“intereses sociales” de los agentes al ingresar al campo y el grado de inde-
pendencia que tienen las formas de legitimación y lucha dentro del campo 
frente a formas externas y de otros campos de obtener beneficios. La “auto-
nomía” bourdiana se relaciona de manera directa con las Reglas del Campo 
en cuanto son éstas las que, en mayor o menor medida, establecen los gra-
dos de distorsión que la exterioridad del campo sufrirá en su interior. Por 
supuesto, por esto mismo, siempre será una “autonomía relativa” en cuanto 
es imposible pensar un campo absolutamente autónomo de su exterioridad. 
Según Bourdieu ni siquiera los campos más autónomos (como el científico) 

–en donde las Reglas y las jugadas de los agentes tienen tal grado de abs-
tracción que es casi imposible rastrear alusiones a la exterioridad en ellos– 
están exentos de ser atravesados por la exterioridad o lo que hemos llamado 
nosotros el antagonismo o Real de la sociedad.  Las Reglas del Campo fun-
cionarían en dos instancias: 1) como límite social entre el exterior del campo 
y su interior y 2) como censura entre la “verdad sociológica” y la obra en sí 
misma. Así, podemos establecer que hay dos maneras de localizar la auto-
nomía de los campos, cada una correspondiente a una de las funciones de 
las Reglas. Para la primera, podemos ubicar una “autonomía institucional”, 
concerniente a las organizaciones de índole social establecidas para regu-
lar las relaciones entre los agentes y sus productos (museos, editoriales, 
cineclubes, etc.) y la capacidad de tomar decisiones independientes de las 
dinámicas de otros campos. Para la segunda, se puede hablar de una “auto-
nomía de las convenciones”, concerniente a los lenguajes específicos en los 
que se expresan los agentes en sus productos, que deben entablar relaciones 
con discusiones, códigos, discursos, tradiciones específicas del campo y que 
“refractan”, como se ha visto, la verdad sociológica que se puede encontrar 
en una obra. 

Otra cuestión es el uso que dentro de las mismas pugnas de un campo 
se le puede dar a la noción de autonomía, implícita o explícitamente. Dife-
renciándolas del concepto bourdiano, se pueden diferenciar dos maneras en 
que los autores la convierten en herramienta en las pugnas por el Capital es-
pecífico. Partiendo del entendimiento de Pavón Cuellar de algunas nociones 
lacanianas, podemos establecer que la autonomía puede ser utilizada como 
“enunciado” o como “enunciación”, que a su vez dependen de la manera en 
que las Reglas del Campo asuman tal noción. Siguiendo a Pavón Cuellar, 
la preeminencia de la “enunciación” ocurre en el momento revolucionario, 
cuando la falta de un Orden Simbólico salta a la vista y hay un contacto con el 
Real político. La “enunciación” es un momento de verdad que genera una cri-
sis y que, necesariamente, deberá ser transformado y “digerido” a través de 
un Orden Simbólico transformado: éste último momento es el del “enuncia-
do”. El Orden Simbólico renovado se organiza a través de un “enunciado” que 
recoge la fuerza del momento de “enunciación” pero lo despoja de su verdad 
(Pavón Cuellar, 2014: 170). Esto nos lleva a pensar, también, la relación de la 
autonomía de los campos en términos bourdianos, con el análisis lacaniano 
que Žižek y Stavrakakis hacen sobre la noción de ideología. Lo ideológico 
en términos de Stavrakakis remite a lo que, en el nivel Imaginario, cierra la 
brecha entre el Orden Simbólico y lo Real, y es la “fantasía” (Stavrakakis, 



3736

47

2007, 104). Y cuando se revela la dependencia entre fantasía y síntoma, en 
nuestro caso la relación entre el “campo autónomo” como enunciado y la 
“politización” del campo, se hace visible el choque entre lo Real y el Orden 
simbólico; es decir, que aparece el enunciado de la autonomía como “cen-
sura” del antagonismo social: la “autonomía” constantemente se convierte 
en el enunciado que insta a despolitizar las producciones de los campos de 
producción cultural. Sin embargo, en los casos en que los campos específicos 
se ven presionados por el campo de poder para producir cierto tipo de simbo-
lizaciones, la mención de la “autonomía” podría funcionar, por el contrario, 
como “enunciación” que posibilitaría la politización de la tensión social.

Por su lado Žižek afirma que la ideología nos encubre el núcleo duro de 
lo Real social a través de la “realidad” misma que vivimos a diario. De hecho, 
Žižek utiliza la comparación con el sueño para explicar la función social de la 
ideología: al igual que el sueño, la ideología no nos permite ver las cosas en su 
estado real (Žižek, 2003a: 76-79). Nos interesa esta comparación en cuanto 
que la comparación del “trabajo del sueño” y el “trabajo de escritura” nos ha 
servido como pilar para el desarrollo de los paralelismos entre la teoría bour-
diana y el sicoanálisis. Así, habríamos de aceptar que, por lo menos en estos 
acercamientos preliminares, las obras de arte serían ideológicas en cuanto 
también encubren, en general y siguiendo a Bourdieu, lo Real del antagonismo 
social. De la misma manera, la concepción misma de la autonomía y de la exis-
tencia de las Reglas del Campo serían ideológicas por definición: encubren, 
reprimen, refractan, domestican lo Real social. Ahora, por el contrario, las 
obras que señalan lo Real serían las maneras en que, desde el campo mismo, se 
da un “despertar” de ese mismo sueño ideológico, y en general lo hacen a tra-
vés de lo que podríamos llamar “reflexividad”, señalando cómo la “autonomía” 
institucional o de las convenciones se convierte en elemento ideológico.

Podríamos mencionar acá el concepto de “metaimagen” de W.J.T. Mit-
chell como un referente para esta noción de reflexividad que mencionamos 
ahora. La “metaimagen” es la imagen que reflexiona sobre la existencia mis-
ma de las imágenes y lleva a cuestionar la institucionalidad misma que las 
produce (Mitchell, 2009: 58). También podemos recordar que en la primera 
página de su libro Bienvenidos al desierto de lo real, Žižek menciona la au-
torreferencialidad (lo que hemos llamado en este texto “reflexividad”) de un 
chiste para explicar cómo la referencia al propio código de un mensaje pue-
de convertirse en vehículo de un contenido que no podría ser expresado en 
el código mismo (Žižek, 2005: 7). Esta forma de señalar lo Real en las obras, 
ya sea al interior del campo o en su exterioridad, lleva a pensar la noción de 

“reflexividad” como método de los autores para incluir en ellas un análisis 
del mismo campo en donde son producidas. Al hacer esto en términos de las 
Reglas del Campo, la reflexividad en las obras puede hacer una crítica de la 
autonomía del campo, que ahora podemos llamar como ideológica en senti-
do amplio. La reflexividad de las obras se podría definir como la posibilidad 
de señalar la relación que existe entre lo Real social y las Reglas del Campo 
utilizando estas mismas Reglas como vehículo para hacerlo, de manera que 
aparezca, más o menos velada, la existencia misma del campo de produc-
ción como parte de lo Real o antagonismo. Si entendemos la intención de 
la inclusión de la reflexividad en la obra como una estrategia para cambiar 
las Reglas del Campo, podríamos decir que la reflexividad invita a pregun-
tarnos si una obra incluye, como parte de su expresión de las Reglas del 
Campo, la mención o el señalamiento, a través de esas mismas Reglas que 
se espera transformar, de 1) lo Real o el antagonismo social entre el interior 
y el exterior del campo; es decir, la existencia del campo mismo como parte 
del conflicto social (autonomía de la institución); 2) el tipo de refracción o 
censura que las Reglas hacen de lo Real social; es decir la manera en que 
“traducen” o domestican el antagonismo en pugnas formalistas (autonomía 
de las convenciones); 3) el antagonismo al interior mismo del campo como 
posible expresión de un antagonismo social (pugnas internas extrapola-
bles). Esta reflexividad también se puede entender como la intención de una 
obra que hace representación de la representación; es decir, que representa 
en sí misma mecanismos, estilos, procesos, otras obras, pertenecientes a su 
propio campo de producción y que implícita o explícitamente está incluyén-
dose a sí misma en tal representación.

Esto recuerda de manera muy concreta las reflexiones lacanianas sobre 
el metalenguaje y el Otro barrado; es decir, la incompletud del Orden Sim-
bólico. Stavrakakis asegura que esta propuesta lacaniana tiene unas con-
secuencias de largo alcance en la teoría política al no existir un Orden que 
se pueda bastar a sí mismo y que no esté constituido sobre su propia falta; 
es decir, que no exista un Otro para ese Otro que le pueda dar un sostén 
más allá de sí mismo, toda organización social y política estará condenada 
a ocultar y reprimir esa misma falta, ese Real (Stavrakakis, 2007: 67 y 79). 
Así, también Lacan señala la inexistencia de un metalenguaje que pueda ha-
blar sobre el lenguaje desde el exterior del lenguaje: toda aseveración sobre 
el orden significante deberá realizarse desde ese mismo orden que pretende 
explicar. Por estas mismas razones, para señalar lo Real, lo que está fuera 
del orden significante, es siempre necesario hacerlo desde ese mismo orden. 



3938

47

La única manera de hacerlo es, entonces, desdeñar la posición metalingüís-
tica de un discurso exterior al discurso y señalar a través de la imposibilidad 
misma del lenguaje la existencia de un Real exterior a él. Evidentemente esto 
es comparable con lo que exponemos atrás, al decir que lo Real de los campos 
era señalado a través de las mismas Reglas que intentaban censurarlo y repri-
mirlo, en cuanto es la única manera que el campo tiene para expresarse. La 
reflexividad de las Reglas sobre sí mismas llevaría, necesariamente a su Real, 
en cuanto tal reflexividad llevaría a mostrar precisamente la imposibilidad, 
al interior de una obra, de una posición “meta” respecto al campo mismo que 
la produce. Este Real es, nuevamente, el antagonismo social; es decir, que la 
reflexividad llevaría a mostrar que no existe un soporte para las Reglas más 
allá de su imposición por parte de los vencedores en las pugnas específicas del 
campo. Esta reflexividad de las obras también lleva a pensar en otra reflexivi-
dad: la que propone Bourdieu para la sociología. Bourdieu, en su estudio sobre 
los campos de producción cultural, incluye también el análisis del campo aca-
démico universitario, en donde se encuentra por supuesto la misma disciplina 
en la que él realiza su trabajo. Ejemplo conocido de este ejercicio es el análisis 
que hace del rito académico de la lección inaugural al pronunciar la suya 
propia en el College de Francia en 1982: la lección sobre la lección. La socio-
logía reflexiva llevaría a relacionar los postulados de las diferentes teorías 
sociológicas con los intereses de los agentes involucrados, cuestionando así 
las pretensiones de objetividad de la disciplina. Y de una manera análoga a 
la propuesta lacaniana, en donde no se renuncia a la posibilidad de captar lo 
Real, Bourdieu no renuncia a la objetividad, sino que la pretende señalar a 
través de hacer explícita la posición del sociólogo que la busca: la reflexivi-
dad como forma de señalar los límites mismos de la disciplina, en búsqueda 
de lo que está más allá de ellos (Bourdieu y Wacquant, 2005: 111). El análisis 
a fondo de esta misma forma de reflexividad en los productos culturales, es 
lo que facilitaría la conceptualización que se expone en este artículo.

Referencias
Bourdieu, P. (2003) Intelectuales, política y poder. Buenos Aires: Eudeba.

________ (2002) Campo de poder, campo intelectual. Buenos Aires: Montressor. 

________ (1995) Las reglas del arte. Barcelona: Anagrama.

________ (1999) Meditaciones pascalianas. Barcelona: Anagrama.

Bourdieu, P. y Wacquant, L. (2005) Una invitación a la sociología reflexiva. Argentina: Siglo 
XXI.

Fourny, J.F. y Emery, M. (2000) “Bourdieu’s Uneasy Psychoanalysis” en SubStance, 29(3), 
pp. 103-112. Doi: 10.1353/sub.2000.0032 

Freud, S. (2020) La interpretación de los sueños (1898). Ediciones Elortiba.

______ (1992) Obras Completas. El yo, el ellos y otras obras. Tomo XIX. Buenos Aires: Amo-
rrortu. 

Lacan, J. (2003) Escritos. Tomo I. México: SXXI Editores. 

Lane, J. (2012) “Between Repression and Anamnesis: Pierre Bourdieu and the Vicissitudes of 
Literary Form” en Paragraph 35 (1), pp. 66–82. Doi: 10.3366/para.2012.0042 

Mitchell, W. J. T (2009) Teoría de la imagen. Madrid: Akal.

Pavón Cuellar, D. (2014) Elementos políticos de marxismo lacaniano. México: Paradiso edi-
tores.  

Stavrakakis, Y. (2007) Lacan y lo político. Argentina: Universidad Nacional de la Plata. 

Steinmetz, G. (2006). “Bourdieu’s Disavowal of Lacan: Psychoanalytic Theory and the Con-
cepts of 'Habitus' and 'Symbolic Capital'” en Constellations 13 (4), pp. 445-464. Doi: https://
doi.org/10.1111/j.1467-8675.2006.00415.x

Žižek, S. (2003) El sublime objeto de la ideología. Argentina: S XXI editores. 

__ (ed.) (2003a). Ideología. Un mapa de la cuestión. México: Fondo de Cultura Económica.

_____ (2005). Bienvenidos al desierto de lo real. Madrid: Akal.  

v

https://doi.org/10.1353/sub.2000.0032
https://www.researchgate.net/deref/http%3A%2F%2Fdx.doi.org%2F10.3366%2Fpara.2012.0042

